

This book was published in conjunction with the exhibition:

"In the presence of the animal" 27 April – 31 May 2017

Curated by: **Stefania Angarano**Organized by: **Mashrabia Gallery of Contemporary Art**www.mashrabiagallery.com



Graphic design: Nashwa Abdelfattah
Photography: Faouzi Massrali
Text by: Stefania Angarano, Adel El Siwi, Mohamed Makhzangi
Translations: p. 18, 94, 136, 194, 232, 302, Raphael Cohen;
p. 5, 7, 11 Victoria Cornacchia; p.83, 221, 247, Adel El Siwi
Arabic copy editing: Mohamed Amer

Special thanks to: Bishoy Nabil, Luca Bertoli



© **BEBA Editions**, 8 Champollion St., Cairo, Egypt. baadelbahr@hotmail.com, www.bebaeditions.com

First Edition, 2017 Bilingual edition: English/Arabic

ISBN: 978-977-6532-12-0

## Adel El Siwi

In the Presence of the Animal



## Introduction

by Stefania Angarano

This book accompanies an exuberant, excessive, overflowing exhibition, that is much more than a mere display, since it comprises 280 artworks, including paintings, assemblages, drawings and monoprints, all rigorously selected from hundreds of works. This body of work is the fruit of six years dedicated to an intense reflection on the nature of the animal and its ambivalent relationship with the human being, and as such it is indispensable to document.

Dogs, cats, birds, reptiles, hieratic and silent figures ranging from custodians of a secret or a place, to protecting deities, to survivors of ancient decontextualised iconographies: the theme of the animal is foreshadowed in several of El Siwi's works as early as in the 1980s, with individual elements appearing here and there, accompanying the man along his existential journey, or along his fulfilment of his usual functions.

The artist's interest in the subject then turns into a systematic project that leads him to produce a long series of studies of animal typologies. From the beginning, these studies have no naturalistic aspiration and no interest in being scientifically accurate. Rather, the focus is on colours, movements, eyes and physical attitudes, with the objective of seizing the "personality" that lies behind each subject's external appearance. Having started with Indian ink drawings, where the colour, whenever it appears, is a warm, monochrome background that wraps up the lines like a cocoon, El Siwi soon realises colourful large format paintings, equipped with a dazzling interior light, as if proclaiming a revelation, each telling a full story of its own. Having abandoned close-up studies, where the animal, an infinite source of awe, was simply to be contemplated, in the large canvases the representation becomes a theatre where human and animal live side by side with no hierarchical distinction, as protagonists: it is not the human that watches the animal anymore, these two now view each other as equals and enigmatically glimpse

out at those who stand in front of the painting. The animal thus enters the scene not as a symbol or allegory, but rather as an apparition: shiny, unfathomable, unforeseeable, its presence cannot be tied down to a specific meaning. It is surrounded by an aura of regality, as the title of the exhibition In the Presence of the Animal suggests, echoing an official formula used to introduce an important figure.

A temptation towards metamorphosis is always present and creates eternal doubt about the nature of the figures: humanised animals that play a role in the comedy represented by Adel El Siwi are juxtaposed with mutant human beings or ones transformed by a spell, as in the Egyptian and Greek mythological narratives and later in the fables of Aesop and La Fontaine. Most often, however, it is the relationship between human and animal itself that, free from moral intent, remains shrouded in mystery and open to interpretation, like in a dream.

El Siwi draws from literature, cinema and art history to set up a sophisticated net of cultural references, at times direct, as in the case of "Homages" to famous painters, at others full of visual references to famous and less famous works, to the point of appropriating animals of other artists, reinventing them and reviving them.

Adel El Siwi combines an impressive and highly personal painting technique with an unshakable faith in the ability to continuously give birth to new worlds by means of painting. Thereby, and by constantly updating his narrative capacity, El Siwi reaches a miraculous balance, offering us a work that is both strongly sensual and conceptually lucid: almost a manifesto of contemporary painting.

**Stefania Angarano** has been running for 26 years *Mashrabia Gallery for* Contemporary Art in Downtown Cairo. One of the founding members of *Baad al Bahr for Cultural Development (BEBA)*, an association based in Cairo since 2008, she has curated the following projects: *Noubar: Nomad Urban Breaking Art*, 2004; *Al Azhar Park meets Contemporary Art*, 2005, *Invisible Presence: Looking at the body in Contemporary Egyptian Art*, 2009 and From Rags To Riches: a project of public art made from recycled materials, 2016.

### In the Presence of the Animal

by Adel El Siwi

There is a huge gap between what I think and what takes shape on the surface of a painting. A gap is difficult to overcome. There may actually be some deep links between the two, but I haven't realized that yet. So I stopped trying to keep track of the steps. And I ended up with a relieving conviction, that a painting takes shape according to its secret that lies within and that this secret remains hidden behind what visibly appears, even if this may seem very simple and familiar.

Here I will try to dwell on what I know, namely the beginning of the difference. What I mean by this is what separates us as human beings from other living creatures, a distance that sometimes can become so small that the link ends up disappearing/starts fading to the point of vanishing and nothing remains in common to put us together except life alone and sometimes it becomes so narrow that the creature I am working on becomes almost my copy, and perhaps I hope that it would understand my words too. This rapprochement and complete distance at the same time are puzzling and still do not stop surprising me.

The contemporary monkey repeats the experience of the first monkey that was created millions of years ago. It has no choice other than to repeat the experiences of its predecessors and, no matter how the conditions changed, it can only become a monkey like them. This inner obstinate energy took a long journey through history, which is hard to imagine, in order to remain and continue repeating itself. This energy radiates through the presence of the animal. I have realized that I also bear deep in my body and my instincts that first creature, which is almost without history, and that there is something that brings us close together.

Perhaps childhood is the starting point, since children start looking at the world before even starting to speak and I believe

that this childish look, able to penetrate our words and our ideas to reach our bodies and our minds, is not lost completely.

And when we get rid of the weight of the mind, we go back to this first stage of which we can have a glimpse in the ignition of the desires, in the heedlessness of the lovers and also in the burst of anger.

The absence of words makes the animal visible, despite its powerful presence as a body. Besides, despite the smell, the sound and the touch, it remains visual or let's say scenic, which is what brings me back so much to childhood just as if the eye opens the door to awaken all the senses.

Giacometti said that when you look at a human face, you always look at the eyes. Even if you look at a cat, it always looks you in the eye. And even when you look at a blind man, you look where his eyes are as if you could feel the eyes behind the lids.

The eye is something special as it's almost as though it's made of a different material from the rest of the face... It seems that the gaze is our childish means to understand and this is what brings us together with the animal so well. The gaze is indeed the site of intense rapprochement, from which, on the face of the donkey, a mix of tiredness/exhaustion and satisfaction emerge, and we glimpse the panic of the mouse, the deceiving neutrality of the fish, the coldness of the snake, the curiosity of the monkey and the wisdom of the elephants. I believe that the look is more important than all the other common attributes, such as the bear on the ground, playing, the sensory attraction, the care for the young and the conflicts for leadership.

In the beginning I used to look at the animal, focusing my attention in the strange points: its size, its colour, the softness of the fur, the wingspan, the shape of the beak, the scales on the skin and the movement of the tail and I would be surprised by the maps of the smells and the voices that the animal weaves in its memory. However, afterwards I moved to something which I never succeeded in: decoding the mystery of its personality and its mysterious feelings. And within me lies the never-ending curiosity to know how the snake feels while it is shedding its old skin and what would our relationship with the world be if it were without earth and air and if the water submerged the body from every side

like for the fish and I still look at how the birds fly and how they rise to the sky.

9

And I wonder about the kind of emotions that are generated in the heads of these lightweight creatures that gaze at us from high altitudes. And since I am aware of my small size and of my short height, I have always paid attention to relativity; the giant creatures and the very tiny ones stimulated the intimate parts of my emotions. Most of these feelings are fear and apprehension of the unexpected, since I realize that it's impossible for me to predict the actions of this small creature, just like I realize that I cannot do anything in in front of the brutal strength of the big one.

I am very interested in the mouth when I look at the animal and I understand why mammals envy birds, as it was narrated by El-Jahiz, not because of the wings of their feathers, but for their long beak apparatus. The mouth is a voracious hole for hunting and engorgement and, a complete bodily gate, with its mouth that bites, preys, roars, sinks its canines since its mouth does not laugh or smile. While on our faces the smile reveals our humanity and stands as our visual gift for the others and for the world, with the mouth the "animal face" distances itself from ours and remains far away because it cannot laugh or smile.

My interest in animals started when I read Paul Klee's invitation for his students to come to the Bauhaus to contemplate the structure of the living beings, both plants and animals. At that time he was encouraging the students to benefit from the study of the bodily structure of the organisms, as a model of formation, for there is a never-ending variety of structures of organisms and every structure is unique and cannot be replicated. And this is approximately what we want from the work of art: coherence, uniqueness and independence.

The painting manifests itself in its entirety, as the body manifests itself in every instant. I had this experience at the beginning of the eighties. At that time I was trying to develop my ability to set up scenery, but during these years in which I was contemplating and describing the creatures, the living architecture brought me to another world, the original purpose emerged and I discovered that I am fond of the animal itself as an actor and a entity to consider in its completeness.

I have never thought about the animal as a body that does not come out of his borders nor as being the first free gleam of life and not even in his close relationship with nature and I haven't thought even once of the animal as a teacher or a symbol. Besides, I absolutely hate mainstream generalizations. The animal was actually arousing my curiosity towards the only questions that matters for me: life itself. That curiosity grew bigger wherever the presence of the animal intersects with history, culture and technology, or in other words, whenever it involves human-built and everyday objects. Still now I'm stuck with this passion and I cannot close my eyes when I see a dog putting its head outside the car window contemplating the world.

In one creature, human-like and animal-like features and feelings are combined: one of the paths that strongly attracted me was the fact that the scenes came by themselves. A man with the feelings of a wolf, a woman with the spirit of a cat or a snake. The head of an animal on the body of a man. It seems I was obsessed with the incarnations of the ancient Egyptian deities, where the animal and the human are joined together, like also in the imaginations of "One thousand and one nights" when the jinn takes possession of the body of the woman or when the animal takes the shape of a human or again when a demon seizes the body of a donkey.

The animal: this close and far creature, who cannot smile, but can always make me laugh. He amuses me when he exaggerates in announcing his presence and he also makes me laugh when he is extreme in making himself busy. It is the stubborn insisting on being stubborn of that who doesn't care about changes and who always contradicts his impulses and his actions according to the time and the place and therefore never pays attention to variations. So, with the most extreme spontaneity, sometimes the animal turns to a comedian who is beyond compare.

In the presence of the animal, this experiment that lasted many years had actually protected me from spinning in the maze of the subsequent facts, from the rapidity of the appearance and the disappearance, from the change of faces, from the fatal attraction, from the changing of opinions and from the waves of enthusiasm and successive despair that devastated our country in the recent years. So I express all my thanks, love and appreciation to this wonderful old companionship.

# Adel El Siwi's magic creatures

by Mohamed Makhzangi

I would never have imagined that what we got used to calling "the animals" would be the dominant guests of honor in our meeting after years of not seeing each other, even though we had never stopped emotionally evoking each other in our memories and in the Egyptian cultural reality in which we move. What I realized in the first minutes of our meeting is that the same world lies inside Adel, just as it exists inside me.

I gave him a copy of my book "Animals of our days" not because this text inspires the presence of these creatures as a revealer of a tragedy of human conflicts in our days, as I figure, but because it is a book enriched with high quality drawings by the great artist Mohammad Haggy. This is a book of visual art juxtaposed with the literary texts, worthy to be given to a good friend, a visual artist, a man of high dignity and culture. However, this initiative alone cannot be considered a starting point, since the world of animals had already been present in the world of this artist and friend, who throughout his artistic and life discoveries had succeeded in giving animals this influential presence. This is what really impressed me and brought to my mind the words of that old Chinese aphorism that says that supernatural, marvels or coincidence: "are not miracles, but unrevealed laws".

At 7.30 in the evening we met in his atelier in the city centre, we embraced at the entrance and cried out simultaneously "It's been a long time!", "Yes, a long time indeed!", and between our legs a cat lifted his head up staring at us with surprise and curiosity. It was a lively start for the presence of these creatures in our meeting. Adel introduced me to the silent curious "Miró" and when I sat on one of the couches, which brought back familiar memories, I found "Miró" sitting on the floor beside me staring at me carefully, so I noticed that its pupils were expanding exceedingly. So, I told Adel about what I saw and he answered: "He's afraid!" "Afraid of

what?" I wondered and immediately a story came to my mind and I repeated the words filled with a marvelous rhetoric that I read in a book of modern physics that stresses: "Existence is not made of atoms, but of stories", and from the story "Miró the cat" I found out that the name that Adel gave him was very appropriate, inspired by "Miró the painter", poet of abstractions, whose paintings, with picturesque prose of shapes, seem geometrical at first sight, but after a closer look, poetry reveals itself in the formation of the picture. So, also Miró the cat is a poet, but a poet that was rescued from straying in the streets. A lady, who devoted herself to saving gifted and humiliated creatures like it, took it and gave it to Adel El Siwi, one of those to whom she trusted, and who proved that the name Miró suited him. This cat is an artist in its own way, haunted by extreme anxiety and extremely sensitive to changes who bears in its bosom the memory of prolonged severe pain and memories of fear, pain and hunger that are difficult to erase even with the new reality. An artistic human or a human artist. I was sure from the following visits that this artist was appropriate to grasp the worried whispers and the excessively sensitive utterances of the animal, both in reality and, by consequence, in art.

That was the beginning of how Miró the cat that evening took its first step with us in the world of animals. The second step came after giving Adel his present "Animals of our days", so Adel, who already knew it, looked at it kindly and started recalling visions of the world of animals. And since he harmonized perfectly with my passion for this world, we spent around two hours sharing our knowledge and lively amazement for this realm. Afterwards we entered the third stage when Adel invited me once again to see his works and the animal was there in its beautiful and marvelous presence that overwhelmed me with consecutive waves of magic that I couldn't interpret at the time. I asked Adel to give me the honor to contemplate these paintings carefully so as to recall my feelings through them. And that is what happened when he sent me a "flash-drive" with some high-quality photos showing his paintings of these creatures, which I have never liked to call animals, not in the real world, or in the artistic dimension. In his paintings there was magic.

I am not an art critic, I assure you, but more than that. I would never like to be a critic or to inspect paintings with a critic's eye, I'd rather just let myself be overwhelmed by this magic. What is magic? I believe it's the beautiful feeling of being carried away, with an exquisite confusion and a dazed deference, with all this and the other feelings that I don't know how to define. Certain feelings give you elation and that's what I found in these paintings. I remember in particular the collection of the elegant male goat with his love and his son, his presence harmonizing with elegance in all situations, as well as the painting of Ibrahim Aslan, showing a heron that stands delicately on his finger, where the artist and the bird share an extremely sweet gentle spirit. And also the painting with the shoes with the fluttering embroidered wings of the butterflies, that are very finely expressed in the composition and the coloring of the sky, that speaks with a sadness that goes beyond the capacities of language and emphasizes the marginality of words within the infinite ways of communicating in the universe and among creatures. And these are just examples of the numerous paintings that filled me emotionally with that sense of magic. I do not like to discover its secrets through the arbitrariness of the conscious mind or "consciousness", because its magic lies in its direct penetration of "the latent" or the "subconscious", especially in these paintings about these creatures by Adel El Siwi. I believe that in his creativity he owes more to a sense of the concealed than to the impact of consciousness. For me in those paintings there are two evident aspects that refer to the magic that emanates from the latency, the first is the child artist within the great creator and second the scenery of dreams, especially colourful dreams, those we experience while we are - in the dream - vaguely aware that we are dreaming. I believe that all amazing art stems from this area that the artist naturally penetrates in the moment of creativity, diving down from the surfaces to the depths of the subconscious, from the narrow physical reality to the spaciousness of the dream in the dream.

All this came to my mind while I felt a clear difference exists between Adel El Siwi's paintings, the so-called "Animals" and the various paintings about animals that I saw made by classical painters, high-skilled in portraying, and even neo-realism and hyperrealism that fascinate our eyes to the point that we cry out "ah" as if it was a copy, but don't give us that feeling of magic, "the magic moment" that Guy Lyon Playfair identifies in his book "Medicine, mind and magic" as the point where the conscious effort stops to let the miraculous nature dominate. And here the miraculous is the result of the creation of these wonderful concealed meanings that talk to us in our dreams through symbols and revelations, leaving a deep -

though hard to interpret - emotional impact on us. For this we feel puzzled by our dreams, fragments of scenes with mysterious, cloudy and indefinite backgrounds – the "curtain", an eye-catching mark in all or most of the paintings of Adel El Siwi's "animals"- where one can notice a very light decorative grazing or variegation of the colour. In front of this background the characters and the living beings - Adel's "animals", the shoes and the butterflies - move silently creating a realistic effect, despite their non literal composition. Isn't this what appears to us in our dreams?

And just like the colourful dreams, especially the cheerful ones, what aroused my baffled interest for these paintings is that high definition transparent coloring, as if they were drawings in ethereal colours on ethereal glass. What El Siwi added in this phase is high resolution (expression used these days to refer to the coloured screens of laptops, televisions and mobile phones), but in an artistic way. This is an important transition from Adel's paintings "Stars of my life" where the colours suggest the good old times. Here we find a new technique and new creatures, despite their belonging to the spirit of the artist himself, where the clarity of the colour rejoices at the remarkable sweetness and precious humility. As for the shadows, whose darkness tries to "materialise the colour" as does the colouring technique itself, their edges and curves are not immersed in obscurity so as to highlight the features. However, its light and abstractness remind me of children's drawings and of the coloured drawings in the manuscripts and recall Picasso's perspicacious saying "all children are born artists, the problem is how to remain an artist once we grow up".

The few lines used to define the compositions give a sense of freshness and remind me also of drawings of children who express themselves visually - for instance - a circle with eyelashes, or a house with a square, or a big rectangular studded with squares or smaller rectangles that stand for the doors and the windows. Also here in El Siwi's drawings there is that childish magic in visualising the creatures, that two-dimensional aspect that gives us that feeling of magic. Another enchanting element is the tender cheerful elegance present in the seven suits of the goat-headed hero that represents compassionate delightful elegance itself. And surprisingly, while trying to capture the feelings of magic, Richard Dawkins's scientific biological definition comes in handy, and though it was originally meant to refer to the real world according to the scientific empirical

understanding, it applies also to the "artistic world" created by the artist, reflecting the real world, that is what we call here "the animals". Dawkins, regardless of his opinions with which we agree and disagree, says in his book "The magic of reality", that "the real world, as understood scientifically, has magic of its own, the kind I call poetic magic: an inspiring beauty which is all increasing magic" and these creatures are indeed a real world, to which the powers of friendliness and brutality do not pay attention, except for the real artist. It is a magical world I sing of with the same spirit as Dawkins: "The magic of reality is neither supernatural nor a trick, but – quite simply – wonderful. Wonderful and real. Wonderful because real". And here lies the amazing artistic truth of these creatures: Adel El Siwi's magical creatures.

Mohamed Makhzangi, a Cairo-based writer with a background in psychiatry, neurology and alternative medicine, was born in Mansoura in 1949. He abandoned medicine and joined the editorial board of Al-Arabi magazine in Cairo in 1992 where he currently works. He wrote several books ranging from novels, short-stories and alternative medicine to travel literature. During all his life he has been cultivating his deep passion and keen interest in animals and wrote about the world of these inspiring creatures such as: "Animals of our days".



Adel El Siwi was born in 1952 in Beheira, Egypt. He studied medicine at Cairo University between 1970 and 1976 and in the same years studied art at the Faculty of Fine Arts. In 1980 he moved to Milan, Italy, where he lived and worked for a decade before moving back to Cairo, where he currently lives and works.

| Solo exhibitions:  | 2017 | In the presence of the Animal, Mashrabia Gallery, Cairo, Egypt       |
|--------------------|------|----------------------------------------------------------------------|
|                    |      | The Face and Beyond, Artspace Gallery, Dubai, UAE                    |
|                    | 2015 | Artspace Gallery, Dubai, UAE                                         |
|                    | 2013 | Inception Gallery, Paris, France                                     |
|                    |      | Artspace Gallery, London, UK                                         |
|                    | 2012 | Artspace Gallery, Dubai, UAE                                         |
|                    | 2010 | The Fables, Horizon One Gallery, Cairo, Egypt                        |
|                    | 2009 | Contemporary icons, Artspace Gallery, Dubai ,UAE                     |
|                    | 2008 | Au delà du visage, Le Violon Bleu, Tunisia                           |
|                    | 2007 | Siwi Faces, Artspace, Dubai, UAE                                     |
|                    | 2006 | My stars, Mashrabia Gallery, Espace Karim Francis, Cairo, Egypt      |
|                    | 2005 | French Cultural Center, Alexandria, Egypt                            |
|                    | 2004 | Illusion Art Gallery, Kuwait City, Kuwait                            |
|                    |      | Atassi Gallery, Damascus, Syria                                      |
|                    |      | Agial Gallery, Beirut, Lebanon                                       |
|                    | 2003 | Ammar Farahat Gallery, Tunisia                                       |
|                    |      | Al Riwaq Gallery, Manama, Bahrain                                    |
|                    | 1999 | Akhnaton Gallery, Center of Arts, Zamalek, Cairo, Egypt              |
|                    |      | Vision Egyptienne d'Eternité, Ville d'Agde, France                   |
|                    | 1996 | Egyptian Academy, Rome, Italy                                        |
|                    | 1995 | Mashrabia Gallery, Cairo, Egypt                                      |
|                    | 1993 | Mashrabia Gallery, Cairo, Egypt                                      |
|                    |      | Epreuve d'Artiste, Beirut, Lebanon                                   |
|                    | 1992 | Mashrabia Gallery, Cairo, Egypt                                      |
|                    | 1990 | Papiry Gallery, Berlin, Germany                                      |
|                    |      | Mashrabia Gallery, Cairo, Egypt                                      |
|                    | 1989 | Koreuber Gallery, Berlin, Germany                                    |
|                    | 1988 | Mashrabia Gallery, Cairo, Egypt                                      |
|                    | 1987 | Cairo Atelier, Cairo, Egypt                                          |
|                    | 1985 | Cairo Atelier, Cairo, Egypt                                          |
|                    | 1980 | Cairo Atelier, Cairo, Egypt                                          |
|                    |      |                                                                      |
|                    |      |                                                                      |
| Froup exhibitions: | 2015 | SYRA Arts, New York, USA                                             |
|                    | 2014 | Contemporary Egyptian Art, Egyptian Academy, Rome, Italy             |
|                    | 2012 | 25 years of contemporary Arab art, Institut du Monde Arabe, Paris    |
|                    | 2011 | Window on contemporary Egyptian art, London                          |
|                    | 2009 | Venice Biennale, Venice, Italy                                       |
|                    |      | Helga Hoffman Gallery, Amsterdam, Netherlands                        |
|                    |      | Invisible presence: Looking at the Body in Contemporary Egyptian Art |
|                    |      | (curated by Stefania Angarano), Samaakhana, Cairo, Egypt             |
|                    |      | The Face, Horizon One Gallery, Cairo, Egypt                          |
|                    | 2008 | The Other, Cairo Biennale, Cairo, Egypt                              |
|                    |      | Arabia Italia: Chelsea Art Museum, New York, USA                     |

|      | Word into Art - Artists of the Middle East: traveling exhibition (curated by Venetia Porter), The British Museum, Dubai, UAE |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | Mediterranean Trilogy, Palais des Arts, Marseille, France                                                                    |
|      | Arab artists in between Italian and Mediterranean Traditions (curated                                                        |
|      | by Martina Corgnati), Damascus/Beirut/Cairo                                                                                  |
| 2007 | Occidentalism (curated by Karim Francis), Swiss hotel, Cairo, Egypt                                                          |
| 2005 | Al Azhar Park meets Contemporary Art, Azhar Park, Cairo, Egypt                                                               |
|      | Mashrabia Gallery, Cairo, Egypt                                                                                              |
|      | Fonoon Gallery, Cairo, Egypt                                                                                                 |
|      | Espace Karim Francis, Cairo, Egypt                                                                                           |
| 2003 | ARAB canvas (curated by Saleh Barakat), Dubai, UAE                                                                           |
| -    | Arab paintings for Children (curated by Mohie Al Labbad)                                                                     |
|      | Repliques (curated by Philippe Mouillon), Algeria                                                                            |
|      | Human Face in Contemporary Egyptian Art, Bibliotheca Alexandrina,                                                            |
|      | Egypt                                                                                                                        |
| 2002 | Contemporary Egyptian Art, Beijing, China                                                                                    |
|      | Ateliers Arabes, Unesco Hall, Beirut                                                                                         |
|      | 18 International artists: Homage to King Henry IV (curated by Philippe                                                       |
|      | Mouillon), Lyon, France                                                                                                      |
| 2001 | Contemporary Art in Egypt, Mexico City, Mexico                                                                               |
| 2000 | Italian – Egyptian Contemporary Art Confrontation, Gezira Art Center,                                                        |
| 2000 | Cairo                                                                                                                        |
|      | Trans African Art, Orlando Museum of Modern Art, Florida, USA                                                                |
| 1999 | A la nuit tombée (curated by Philippe Mouillon), Grenoble, France                                                            |
| 1999 | 12 Contemporary Egyptian Artists, Institut du Monde Arabe, Paris, France                                                     |
| 1008 | Bellektin - Moderling, Dolmabachi Cultural Center, Istanbul, Turkey                                                          |
| 1998 | Days of Kom Ghurab, Hanager Art Center, Opera House, Cairo, Egypt                                                            |
| 1007 | Modernities and Memories: Recent works from the Islamic world, Venice                                                        |
| 1997 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                        |
|      | Biennale, Venice, Italy                                                                                                      |
|      | Sharjah Biennale, Sharjah, UAE                                                                                               |
|      | Contemporary Egyptian Art, University of Lebanon, Beirut                                                                     |
|      | Alexandria Biennale, Alexandria, Egypt                                                                                       |
|      | Sans Frontières, Micheline Fallet Gallery, Geneva, Switzerland                                                               |
| 1996 | Biennale of São Paulo, São Paulo, Brazil, parallel works in Rio de Janeiro                                                   |
|      | Cairo Biennale, Cairo, Egypt                                                                                                 |
| 1995 | Lexus Hall, Jedda, Saudi Arabia                                                                                              |
|      | Modern Egyptian Art Exhibition, Marseille, France                                                                            |
|      | International Institute for Commerce, Mexico City, Mexico                                                                    |
| 1994 | Rencontres Africaines, Institut du Monde Arabe, Paris, France; National Gallery                                              |
|      | Johannesburg, South Africa; Capetown, South Africa; Lisbon, Portugal                                                         |
|      | British Council, Cairo, Egypt                                                                                                |
| 1993 | Modern Art Museum, New Delhi, India                                                                                          |
| 1989 | Ghoury Palace, Cairo, Egypt                                                                                                  |
| 1986 | Foreign Artists in Italy, Palazzo Innocenti, Florence, Italy                                                                 |
| 2006 | Translation of Giuseppe Ungaretti's Life of a man                                                                            |
| 2001 | Translation and preface of Paul Klee's Bauhaus Lectures                                                                      |
| 1997 | Member of the Supreme Council of Culture, Egypt                                                                              |
| ,,,  | Editor of the magazine of Visual Art Ain                                                                                     |
| 1996 | Creator of the Kom Ghorab Community Art project, Old Cairo                                                                   |
|      |                                                                                                                              |

Other Achievements:

Acquisitions: Several private collections and museums hold acquisitions of works by Adel El Siwi, such as: British Museum, London, UK; The Guggenheim Abu Dhabi, UAE; Museum of Modern Egyptian Art, Cairo, Egypt; Institut du monde Arabe, Paris, France; Sharjah Art Foundation, UAE; Greater Cairo Library, Egypt; Cairo International Airport, Egypt; Kinda Foundation, Riyadh, Saudi Arabia; Kamel Lazaar Foundation, Tunis.

Translation and preface of Leonardo da Vinci's A treatise on painting Art director of Ya Donia ya Gharami, directed by Magdi Ahmed Ali



A man sitting in stale air thinks of the animals

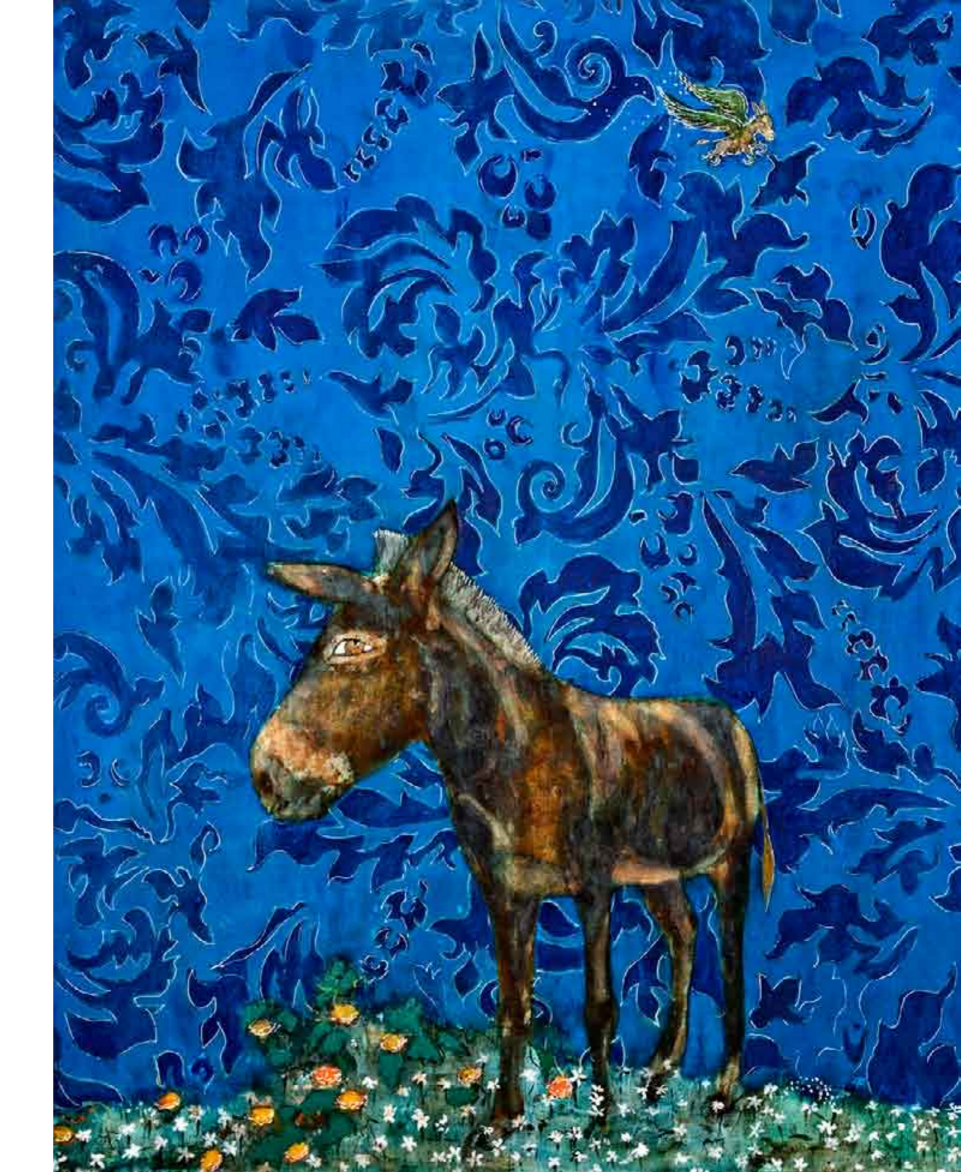
Wadih Sa'adeh

Private Edition, Beirut 1985

رجل في هواء مستعمل يقعد ويفكر في الحيوانات

**ودیع سعادة** اصدارخاص، بیروت ۱۹۸۵







**L'enfant prodige** mixed media on canvas, 220x200 cm, 2015

Right: **Étant donné, to Duchamps** mixed media on canvas, 70x122 cm, 2015 الإبن الضال خامات متنوعة على قماش، ٢٠٠x٢٢٠ سم، ٢٠١٥

إلى اليمين: بما أن خامات منتوعة على قماش، ١٢٢x٧٠ سم، ٢٠١٥



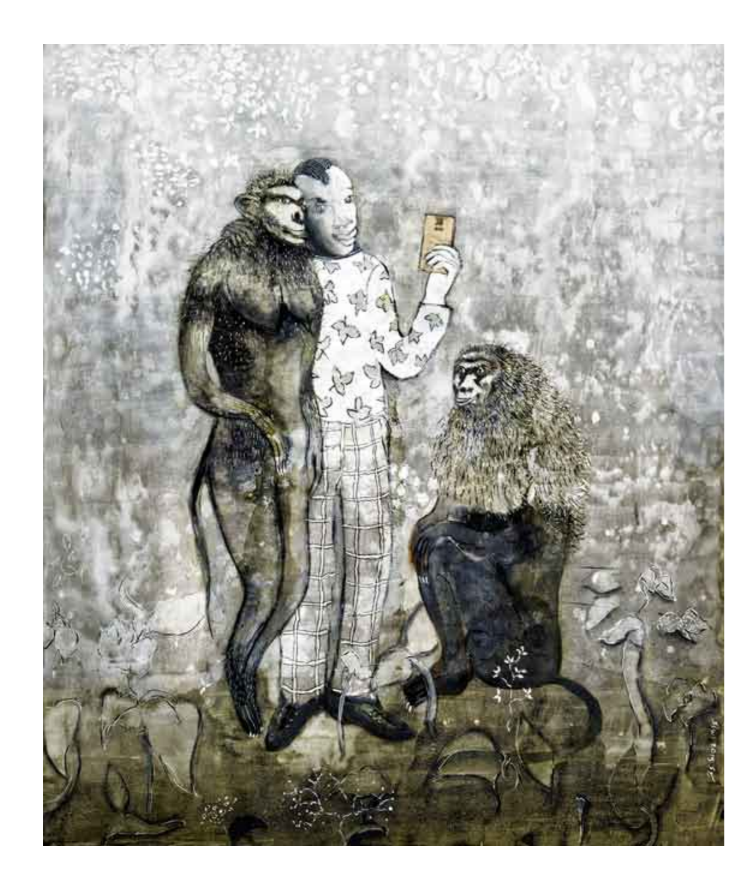


**Design** mixed media on canvas 220X170 cm, 2015

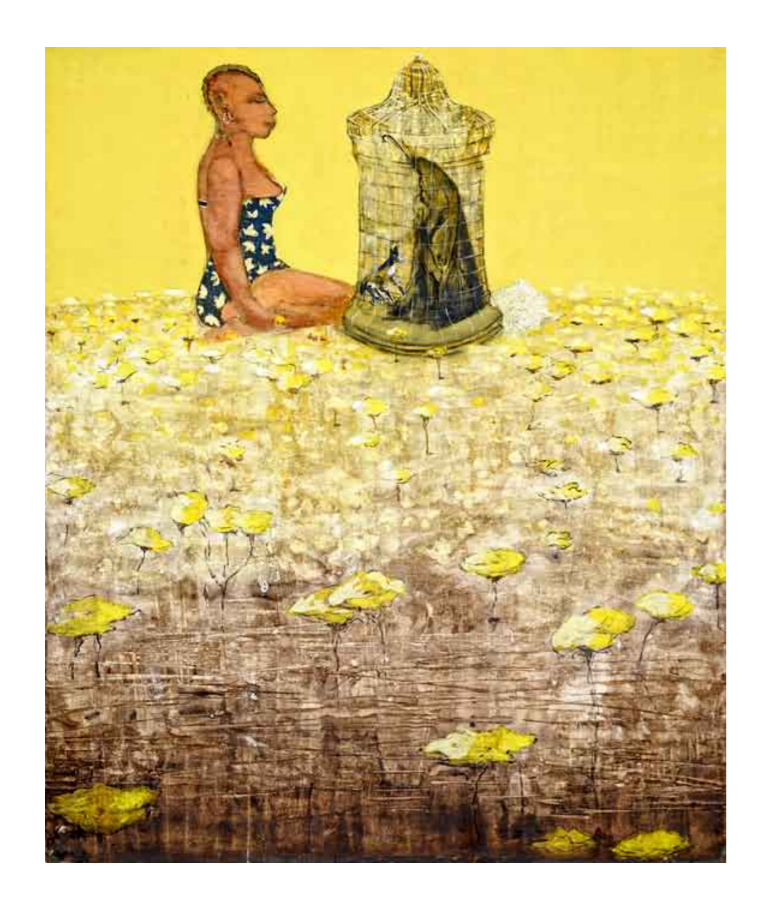
خامات متنوعة على قماش ١٧٠X٢٢٠ سم، ٢٠١٥

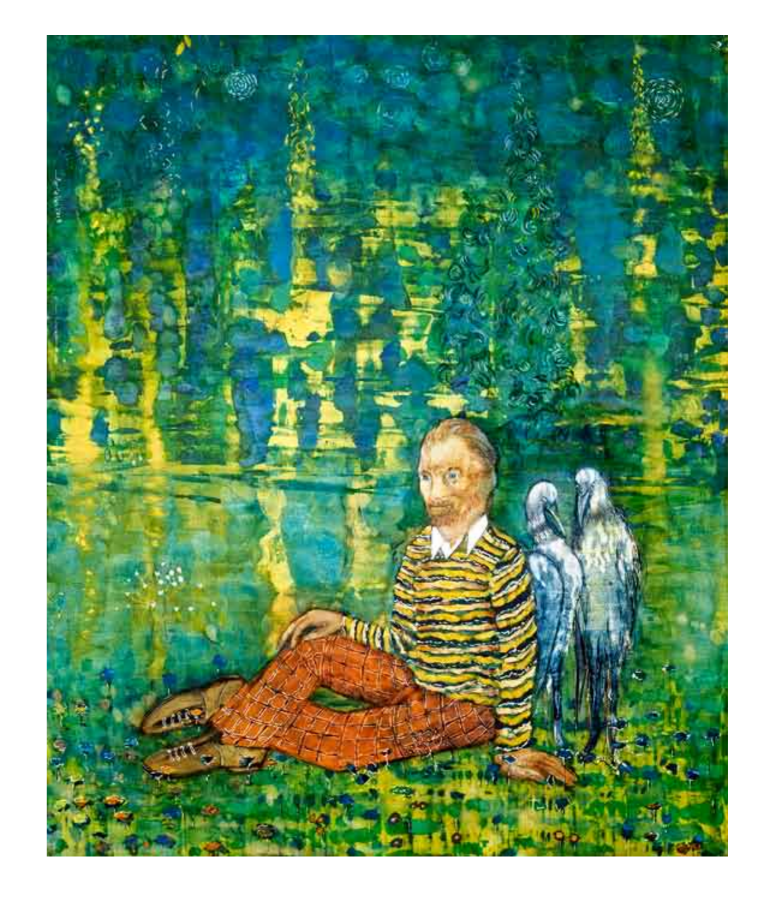




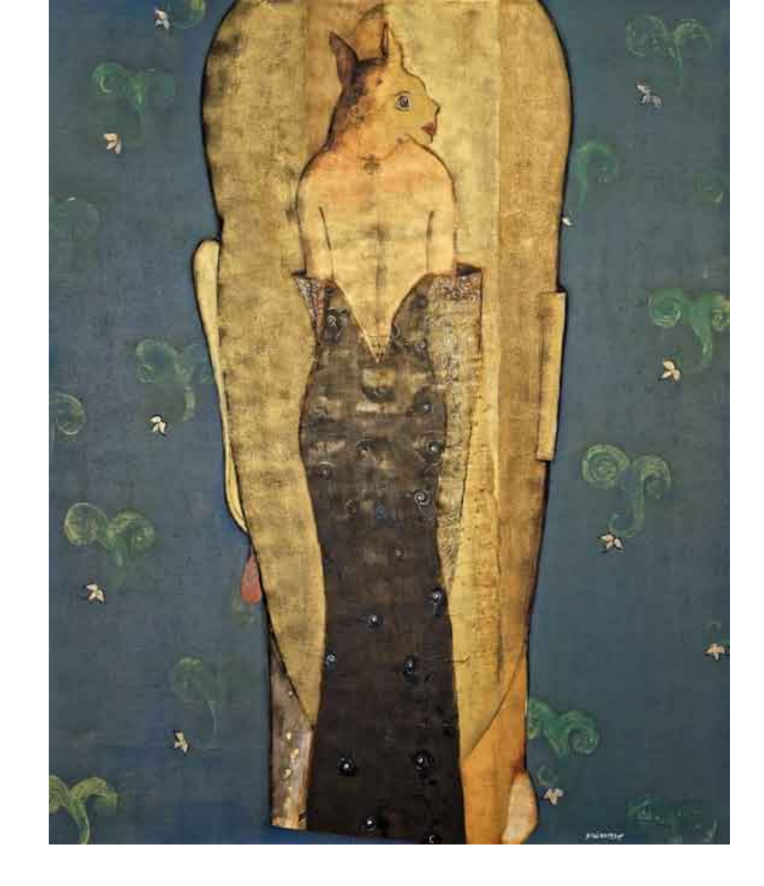








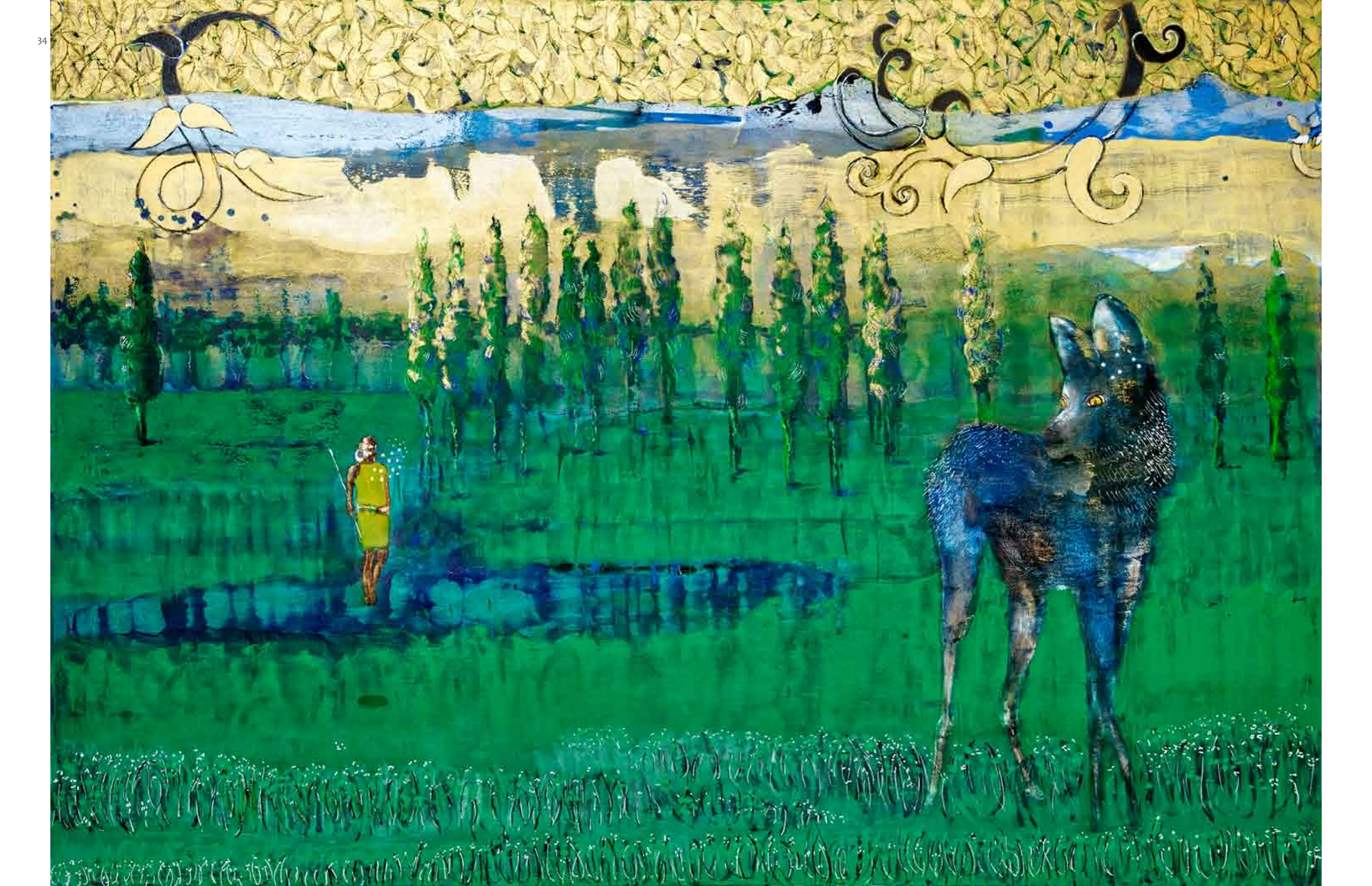


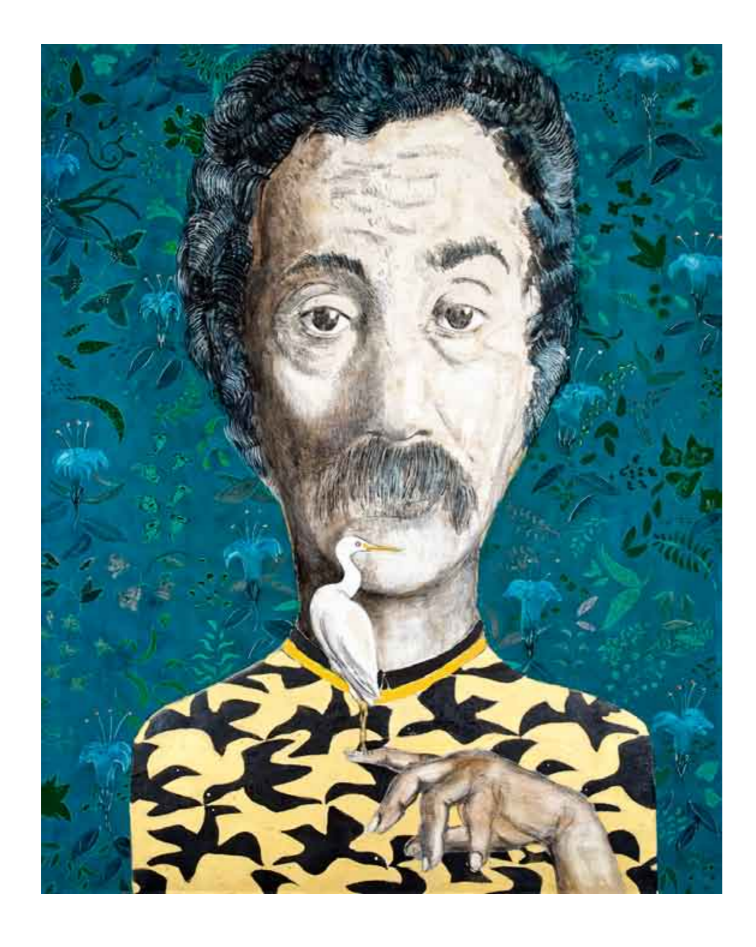


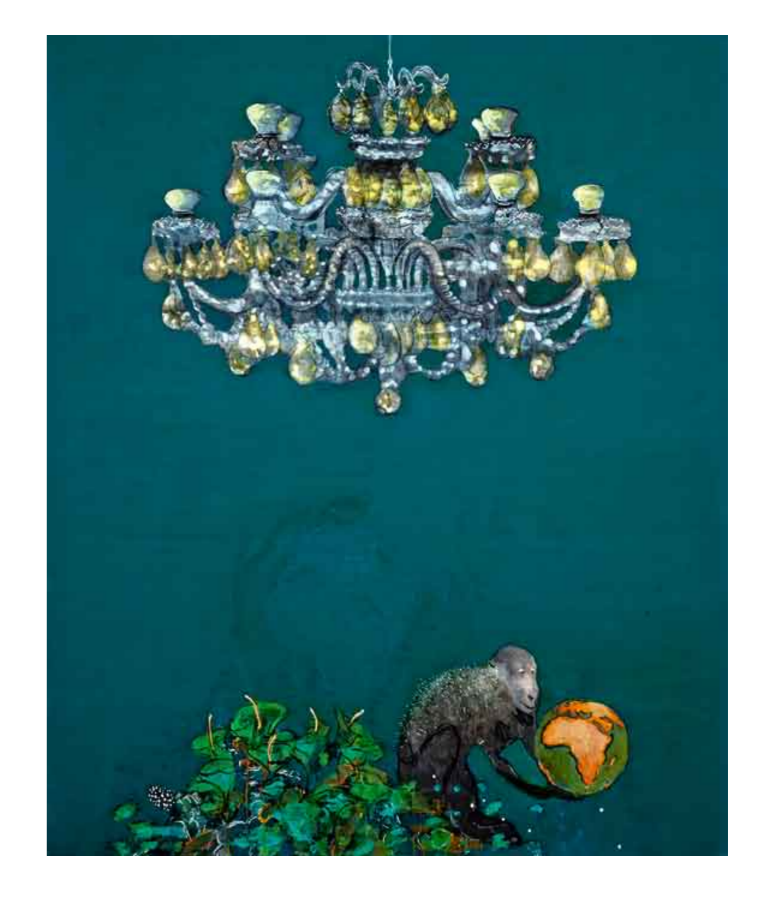
Silence mixed media on canvas, 170x140 cm, 2015

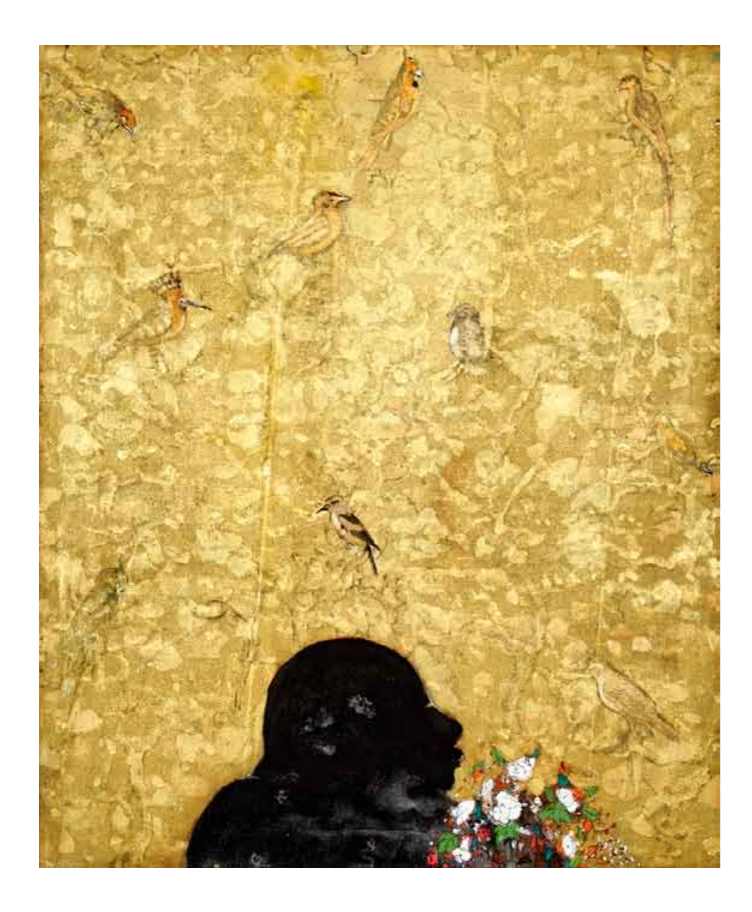
نصف خامات متنوعة على قماش، ١٤٠x١٧٠ سم، ٢٠١٥

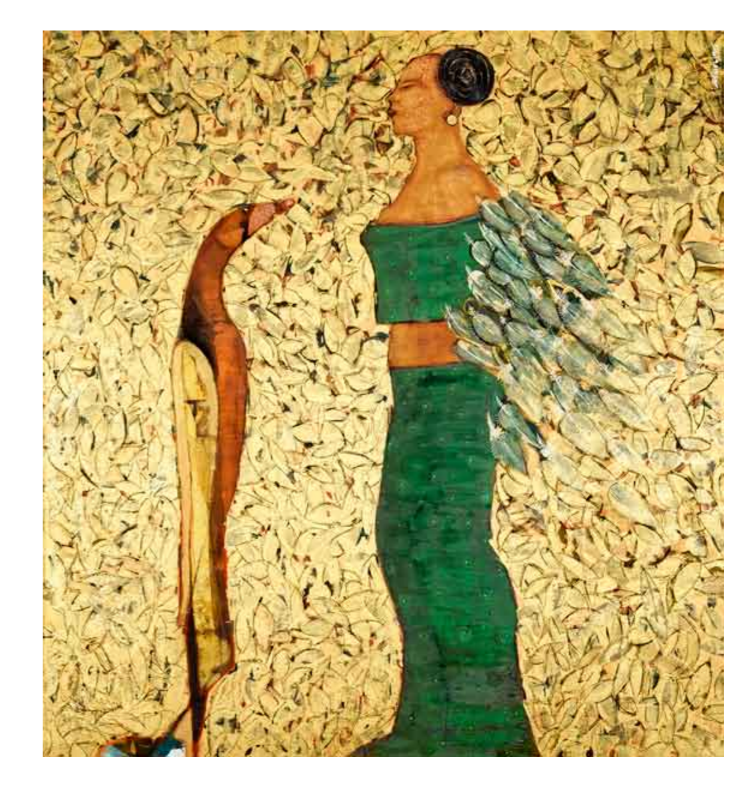
صفحة ۳۶ و ۳۵: في السافقة Pages 34&35: **The catcher in the Savanr** خامات متنوعة على فماشو Cmx 2015 هم أنظر إليّ شامات منتوعة على قماش، ۱۹۶۷هلا ۱۹۶۸ه mixed media on canvas,۱۱۶۶هلا ۱۹۶۸ه













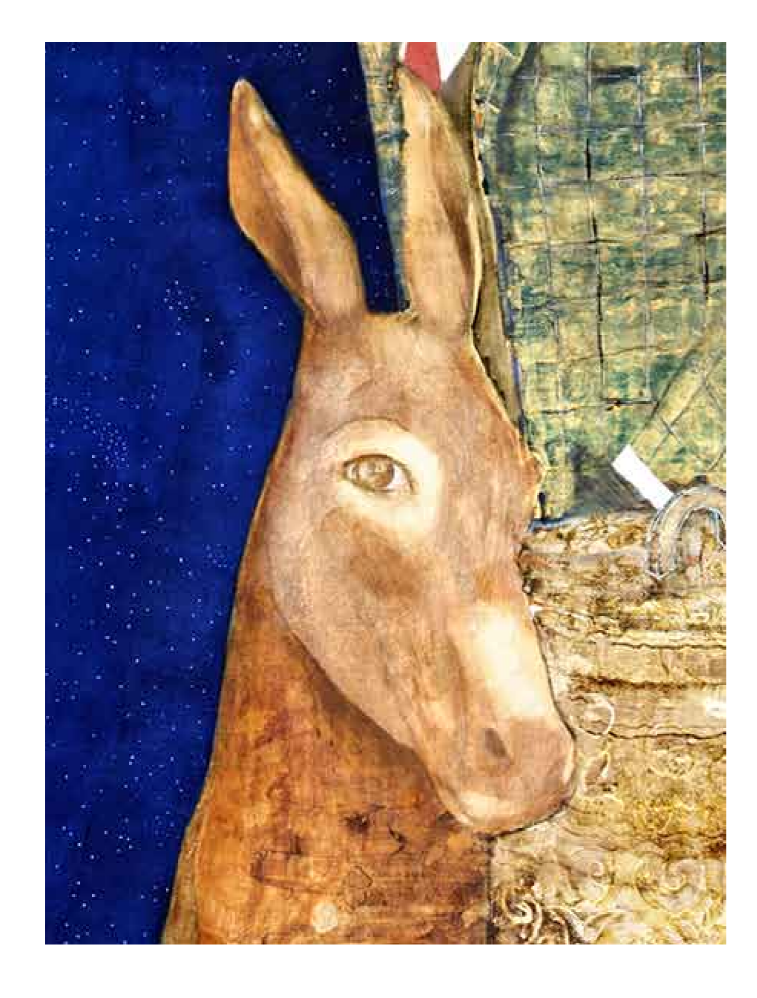
### The deer

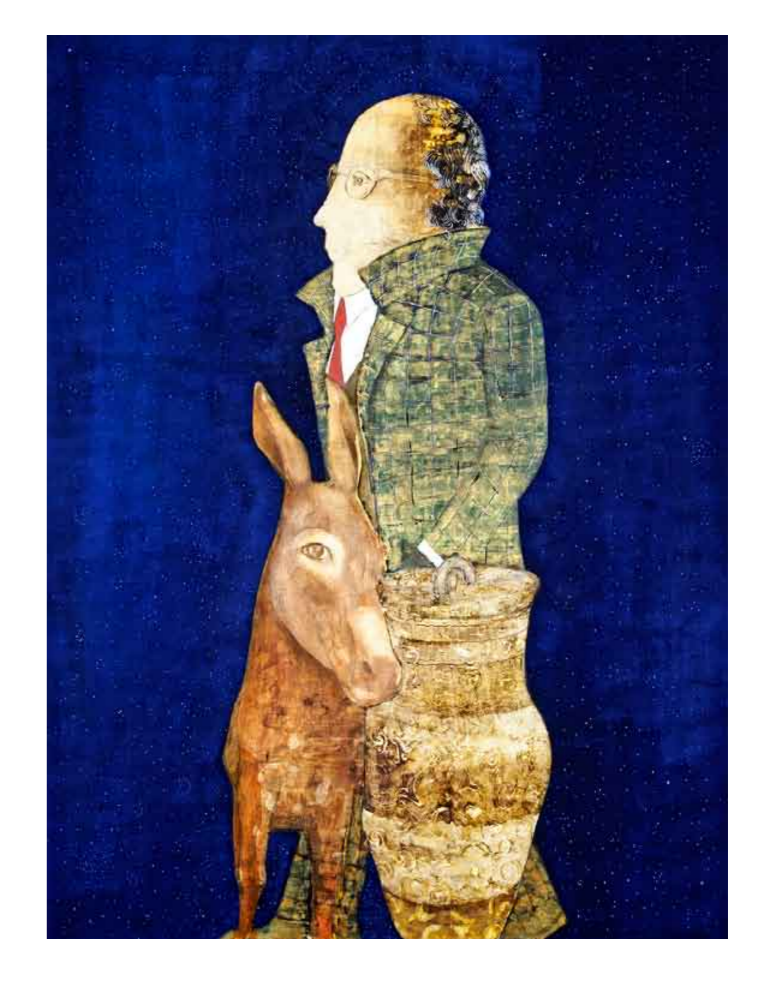
mixed media on canvas, 170X140 cm, 2015

غزالة البر خامات منتوعة على قماش،١٤٠Χ١٧٠ سم، ٢٠١٥









Egyptian night sky (To Derno Ricci) mixed media on canvas, 170x220 cm, 2015

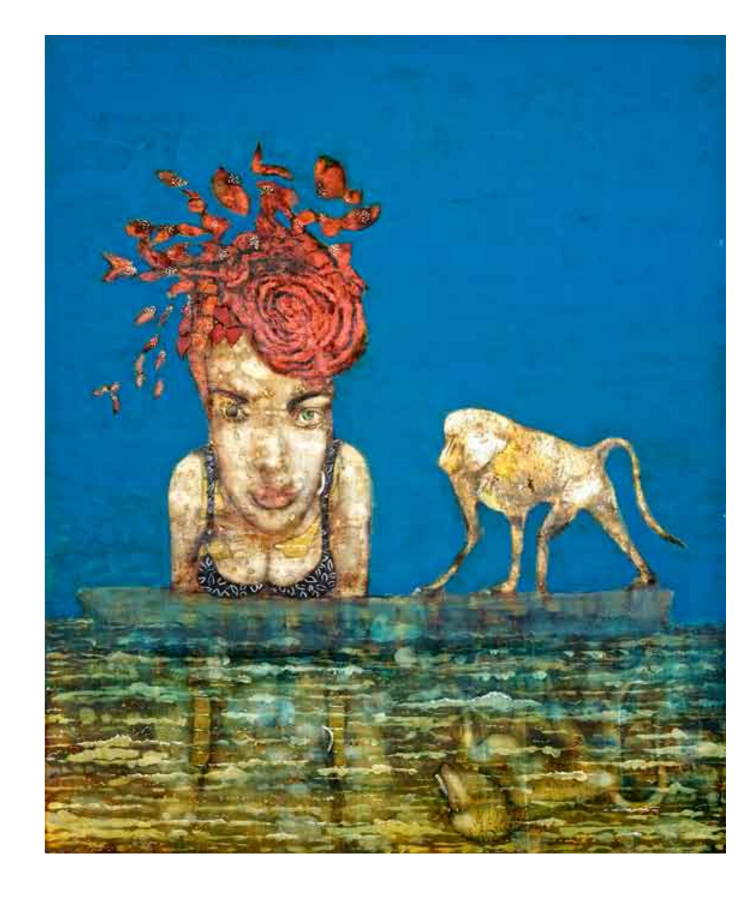
لیل مصری (إلی دیرنو ریتشی) خامات متنوعة علی قماش، ۲۲۰x۱۷۰ سم، ۲۰۱۵

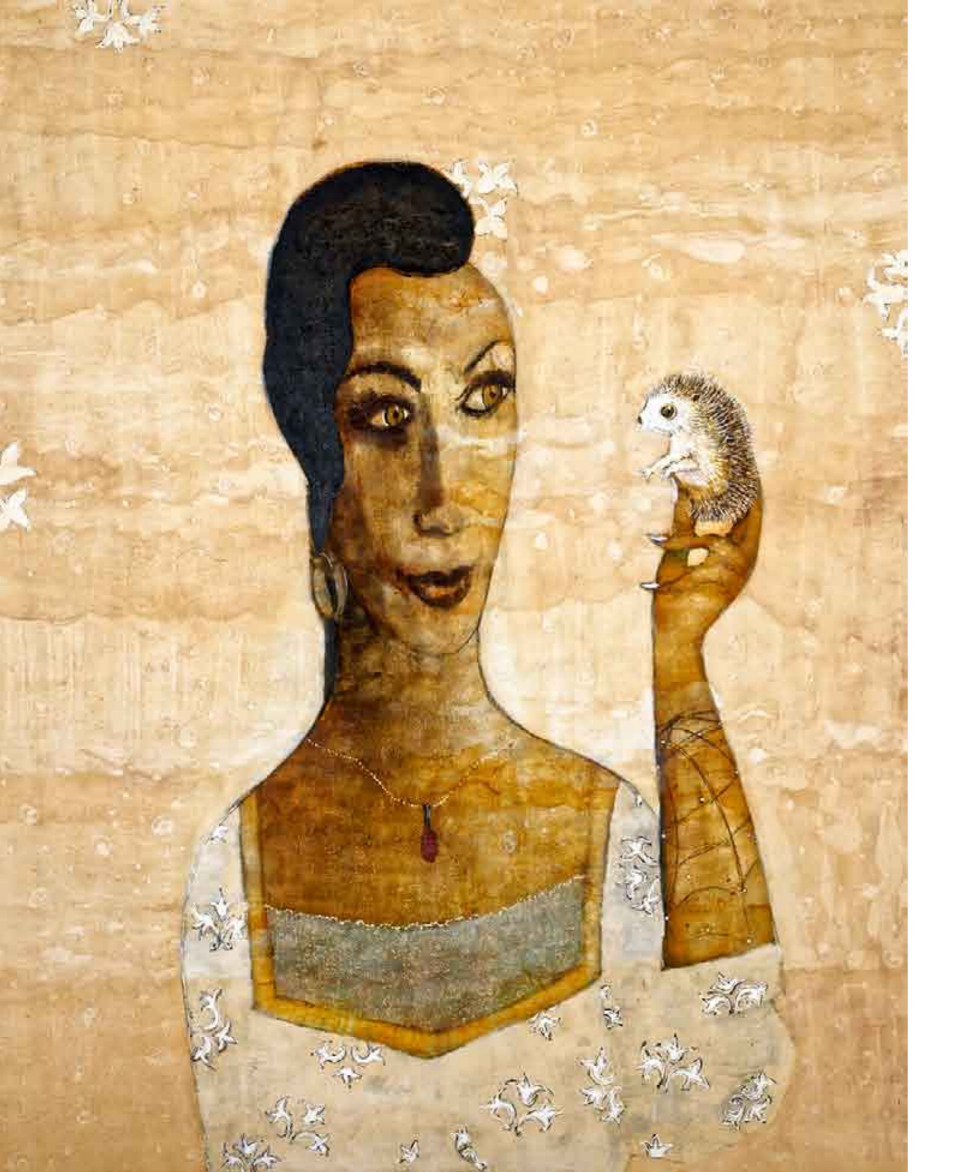


**Mechanical Giraffe** mixed media on canvas, 170X140 cm, 2015

الزرافه المیکانیکیه خامات متنوعة علی قماش،۱٤٠Χ۱۷۰ سم، ۲۰۱۵







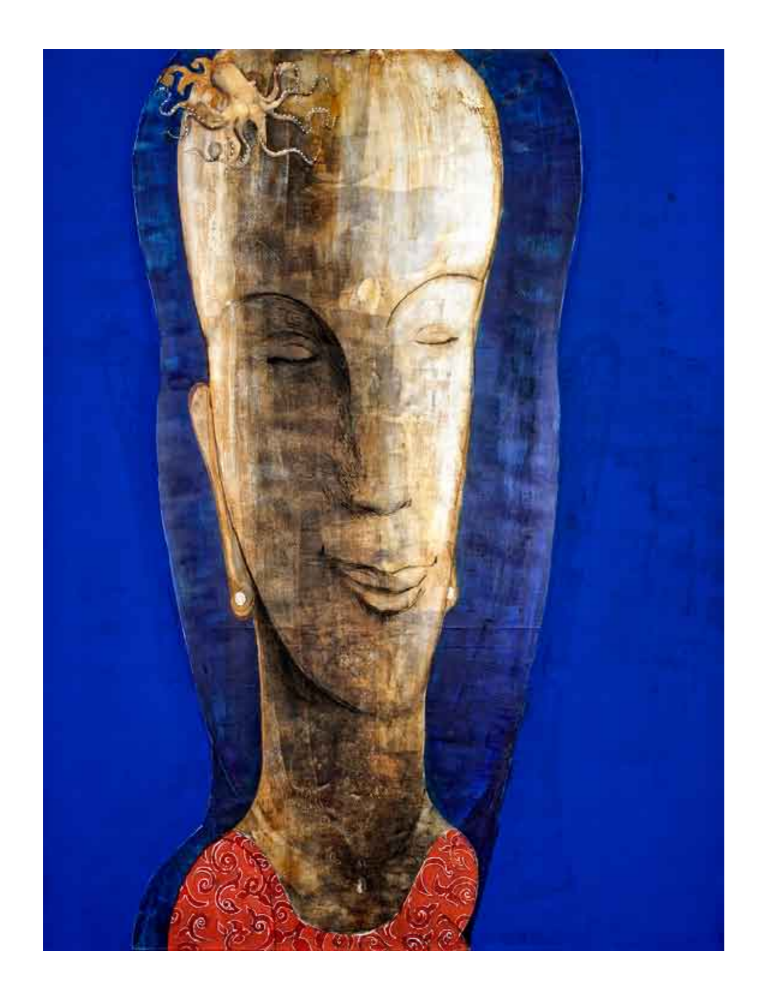


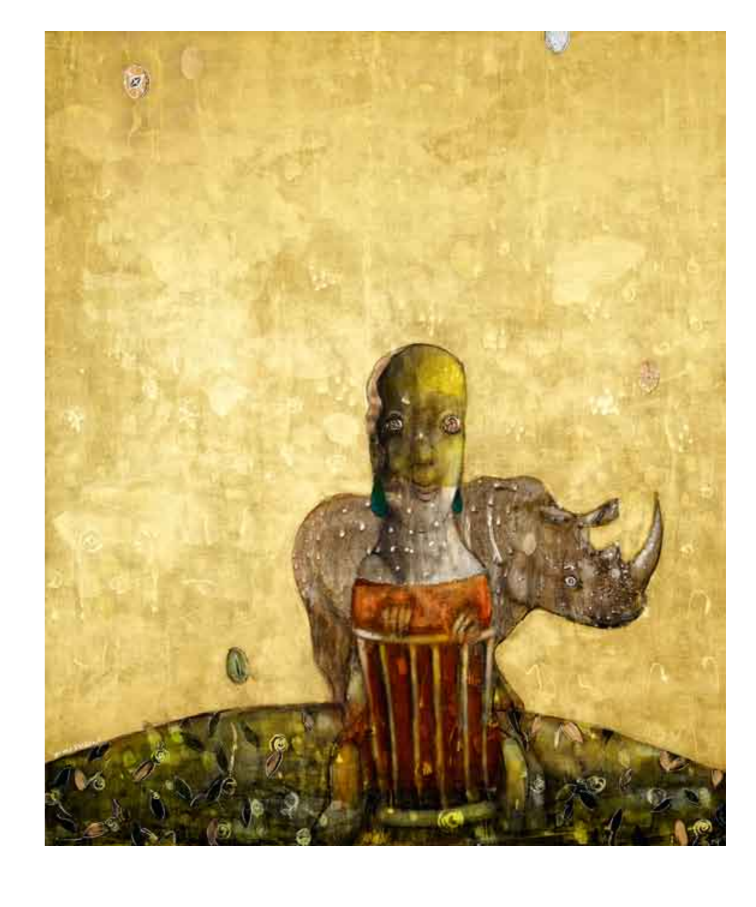
Detail from **Bewitched prince** 

فصيل من أ**مير مسحو** 

Left: **Bewitched prince** mixed media on canvas, 140x170 cm, 2015

امیر مسحور خامات متنوعهٔ علی قماش، ۱۷۰×۱۷۰ سم. ۲۰۱۵



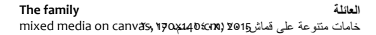


The Octopus mixed media on canvas, 170x220 cm, 2015

الاخطبوط خامات منتوعة على قماش، ٢٢٠x١٧٠ سم، ٢٠١٥

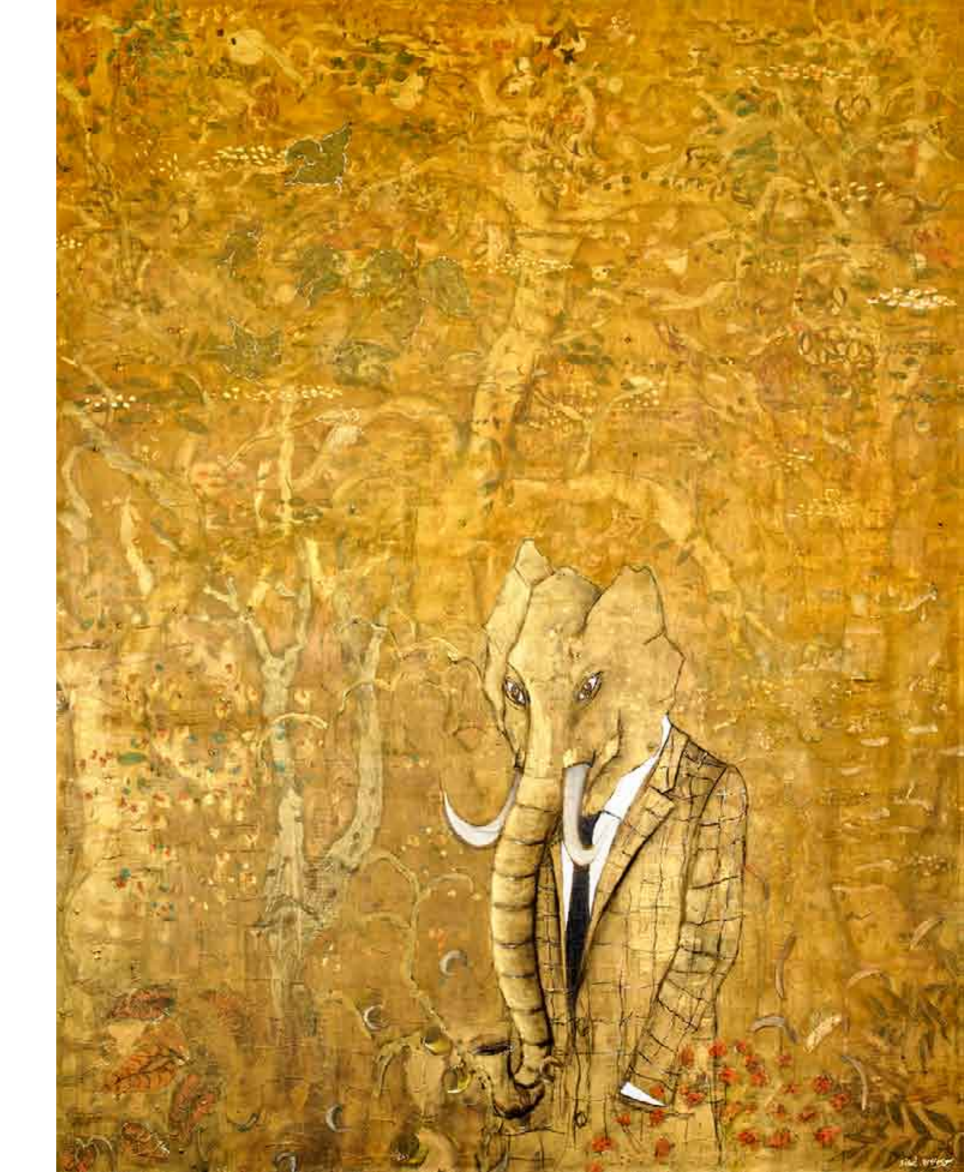
The edge of the world mixed media on canvas, 140x170 cm, 2015





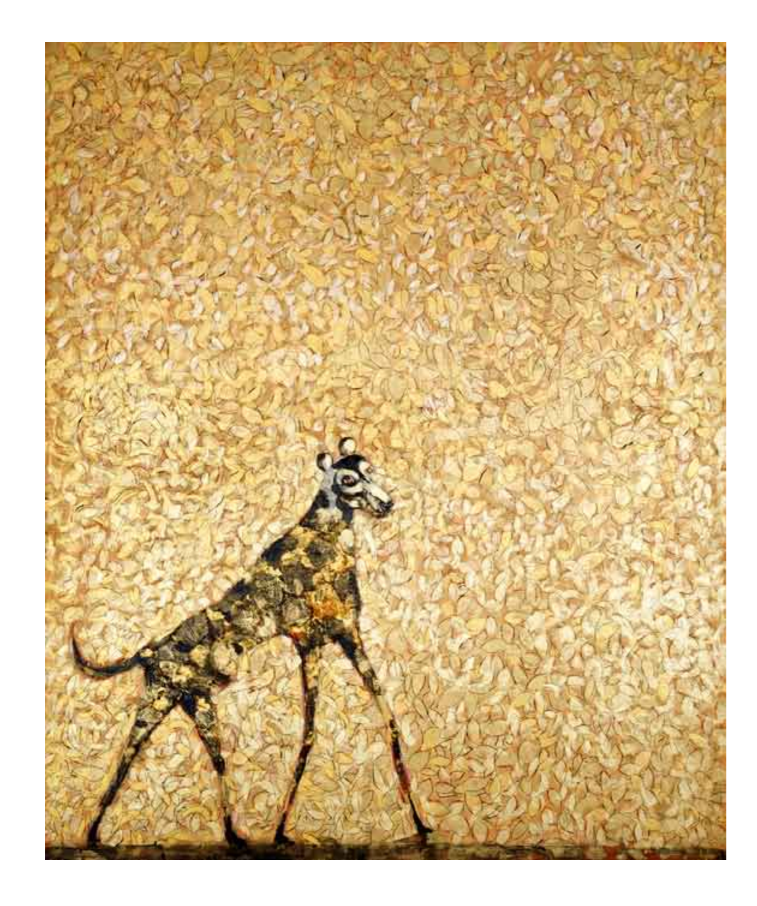
Right: **The elephant man** mixed media on canvas, 170x220 cm, 2015

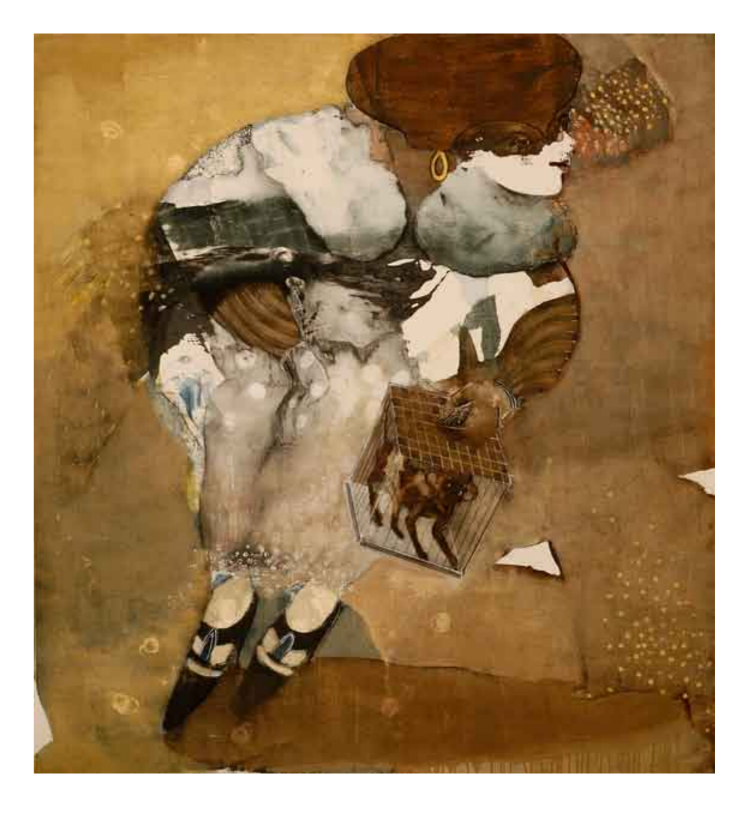
على اليمين: ا**لرجل الفيل** خامات متنوعة على قماش،١٢٢x١٧٠ سم، ٢٠١٥

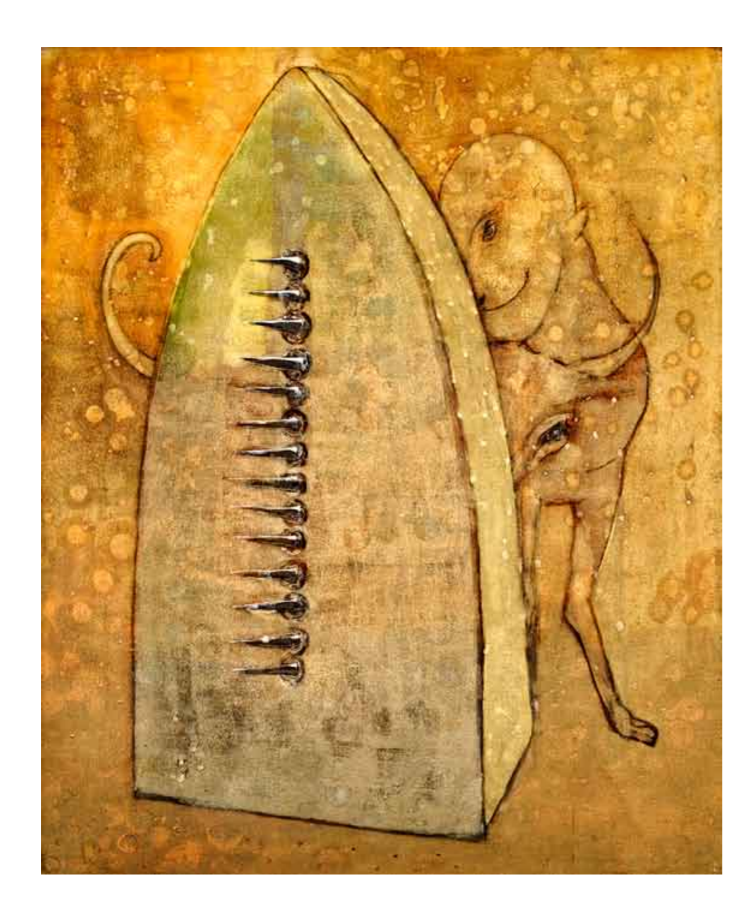




The butterflies
mixed media on canvas, 170X140 cm, 2015
الفراشات
خامات منتوعة على قماش، ١٧٠Χ٢٢٠ سم، ٢٠١٥





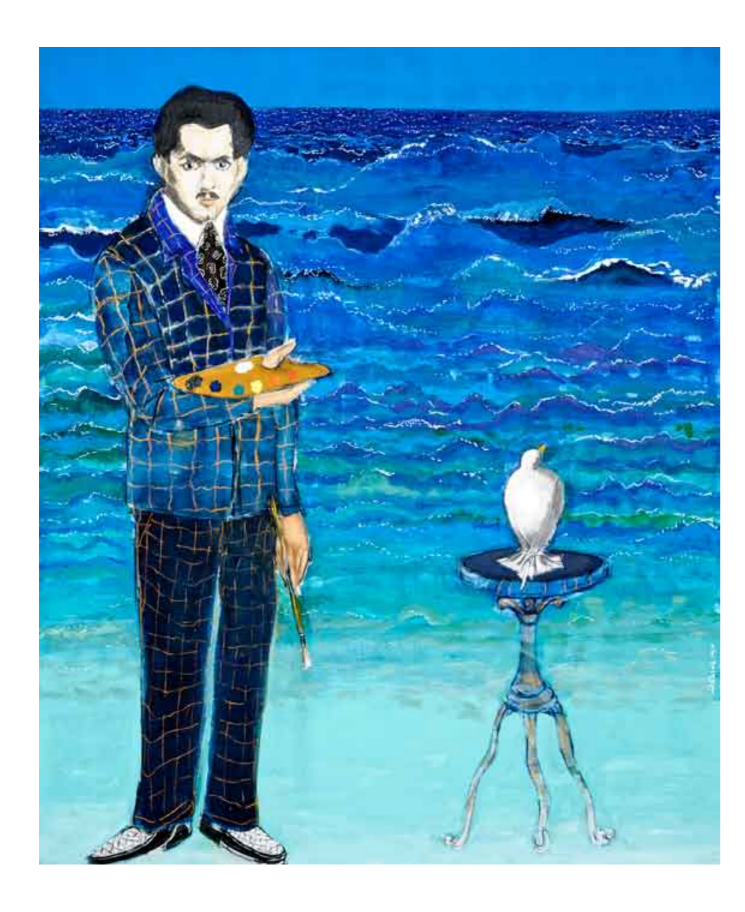






Save the hedgehog mixed media on canvas 220X170 cm, 2015

انقذوا القنفذ خامات متنوعة على قماش ۲۲۰X۱۷۰ سم، ۲۰۱۵

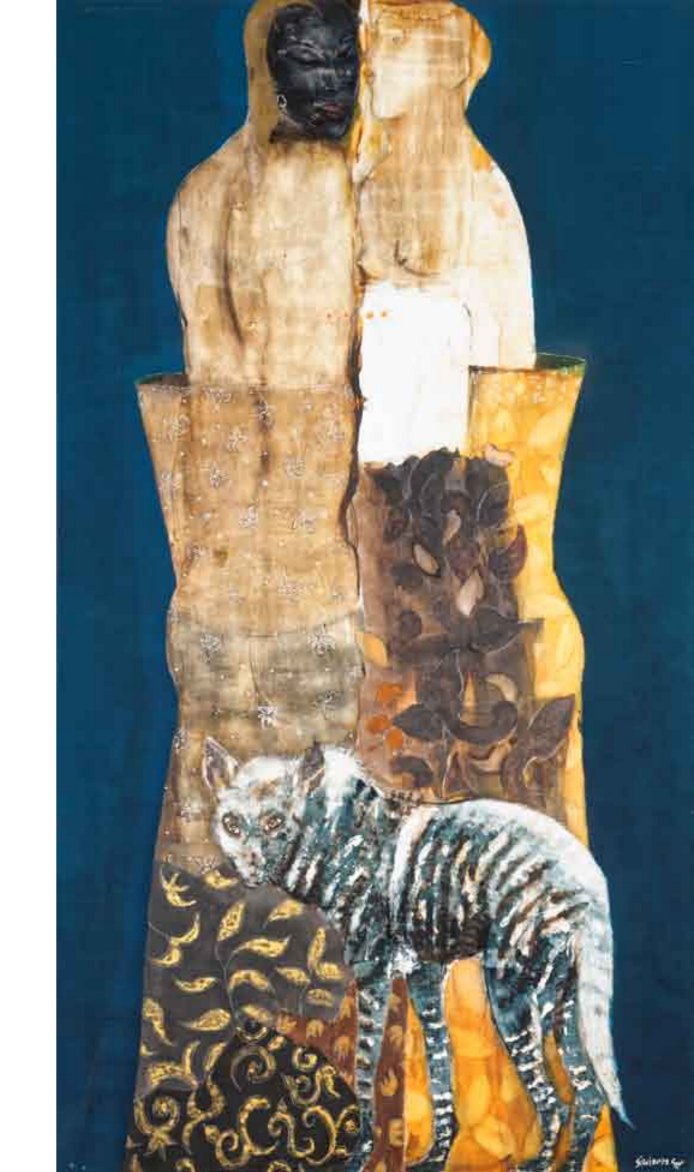


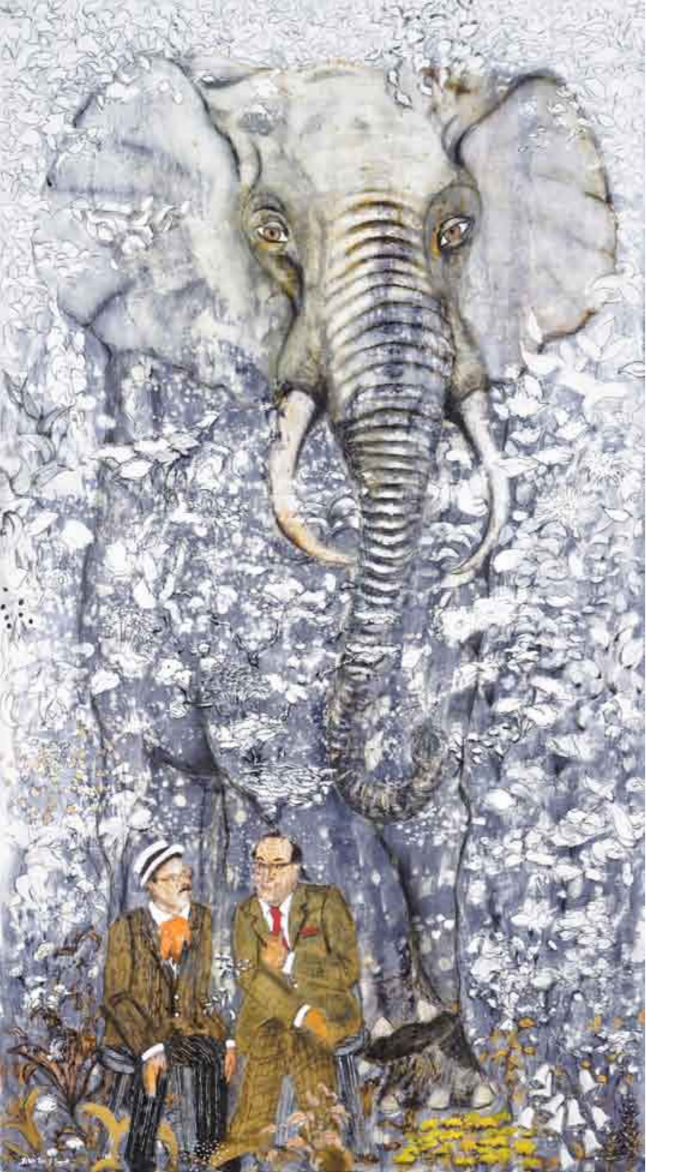
Mahmoud Said mixed media on canvas, 140x170 cm, 2015

Right: **The tower of the hyena** mixed media on canvas 157X270 cm, 2017

محمود سعید خامات منتوعة علی قماش، ۱۷۰X۱۲۰ سم، ۲۰۱۵

على اليمين: **برج الضبع** خامات متنوعة على قماش، ٢٠٠Χ١٥٧ سم، ٢٠١٧





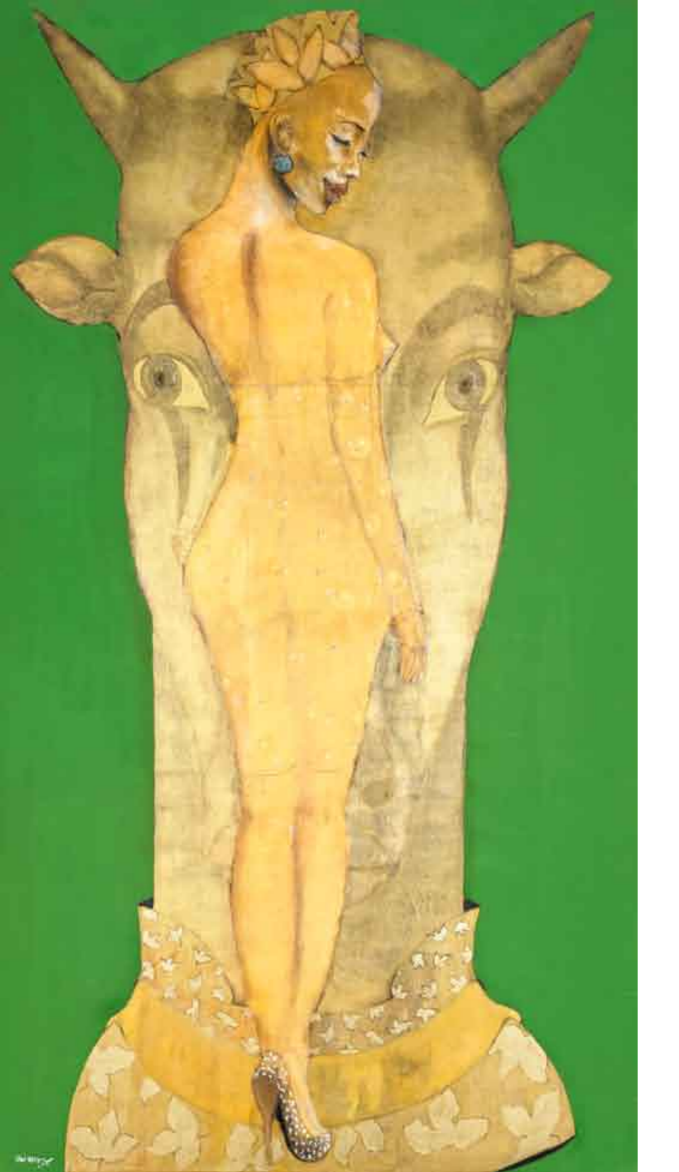


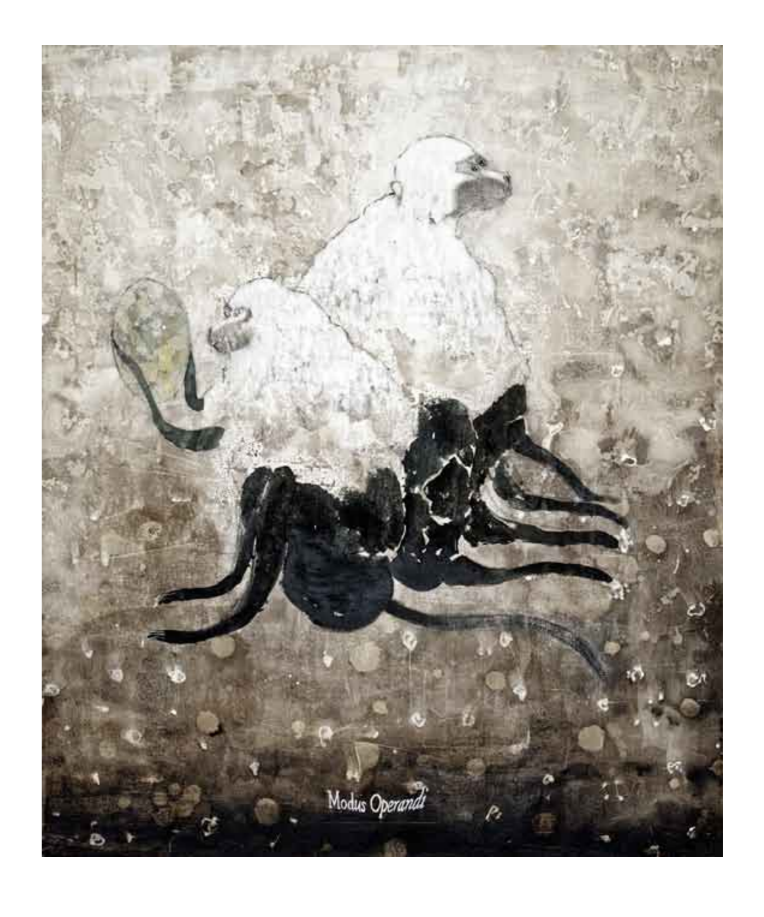
Detail from **Regarding the elephant** 

قصيل من **قيما يخص القي** 

Left: **Regarding the elephant** mixed media on canvas, 175x270 cm, 2017

على اليسار: **فيما يخص الفيل** خامات متنوعة على قماش، ٢٧٠Χ١٥٧ سم، ٢٠١٧





**Modus operandi** mixed media on canvas, 140x170 cm, 2015

Left: **The beautiful and the sacred** mixed media on canvas, 175x270 cm, 2017

طريقة العمل خامات متنوعة على قماش، ١٧٠x١٤٠ سم، ٢٠١٥

على اليسار: ا**لمقدس والجميل** خامات متنوعة على قماش، ٢٧٠Χ١٥٧ سم، ٢٠١٧



### The silent majority

Their physically apart, these animals have been absorbed into the so-called silent majority. The animals transformed into spectacle have disappeared in another way. In the windows of bookshops at Christmas, a third of the volumes on display are animal picture books. Baby owls or giraffes, the camera, will never be entered by the spectator. All animals appear like fish seen through the plate glass of an aquarium. The reason for this are both technical and ideological: Technically the devices used to obtain ever more arresting images hidden cameras, telescopic lens, flashlights, remote controls and so on - combine to produce pictures which carry with them numerous indications of their normal invisibility. The images exist thanks only to the existence of the technical clairvoyance.

A recent, very well-produced book of animal photographers (La Fête sauvage by Frédéric Rossif) announces in its preface: "Each of these pictures lasted in real time less than three hundredths of a second, they are far beyond the capacity of the human eye. What we see here is something never before seen, because it is totally invisible."

In the accompanying ideology, animals are always the observed. The fact that they can observe us has lost all significance. They are the objects of our ever-extending knowledge. What we know about them is an index of our power, and thus an index of what separates us from them. The more we know, the further away they are.

John Berger Extract from: Why We Look at Animals, 1977

### الأغلبية الصامتة

إذا استبعدنا الملامح الجسدية للحبوانات، بيقى أن هذه الكائنات قد تم دمحها داخل ما نسميه بالأغلبية الصامتة. ويتحويل الحيوان إلى عرض ومادة للفرجة، يكون قد اختفى ككائن على الجانب الآخر بشكل ما. عندما بقترب عبد المبلاد، تحتشد واجهات المحال وكافة الأماكن التي تبيع الكتب أيضاً، بإصدار ات ومطبوعات عن الحيوانات، وثلث ما يتم عرضه هو كتب مصورة: بومة أو زرافة يتم تثبيتها أمام الكامير ا داخل مجال بتجلى مفتوحاً بكامله، كأن العدسة تحيط بها مكتملة. ولكن المجال الذي نتأمله يظل رغم تلك الإحاطة مجالاً ممانعاً، لا يدع المشاهد يقترب منه أو يدخل إليه بعينه؛ ولذا تبدو كافة الحيوانات كما لو كانت أسماكاً نشاهدها داخل حوض مصطنع، نشاهدها من خلف الزجاج، وكأنها تقف وراء حاجز غير مرئى. وهذا الإحساس يعود إلى سببين أحدهما تقنى، أما الآخر فثقافي ويتعلق بالأفكار: العامل التقني يرجع إلى طبيعة الكاميرات وأجهزة التصوير التي تستخدم لتصوير الحيوانات، والتي يتم تطويرها لتكتسب قدر ات أكبر على تثبيت مشهد الحبوان، كالكامير ات الخفية العدسات التلسكوبية بعيدة المدى، وسائر أجهزة الإضاءة التي يتم التحكم فيها عن بعد، إلى الجانب العديد من الملحقات الأخرى. كلّ هذا بخلق انطباعاً بأن الكائنات لم تعد مرئية بشكل طبيعي، وكانها أصبحت كائنات غير مرئية أو خفية. هذه الصور قد أنتجَت بفضل تلك القدر ات الفائقة للتكنولوجيا، وكأننا ننظر من عين عر افة التقنية.

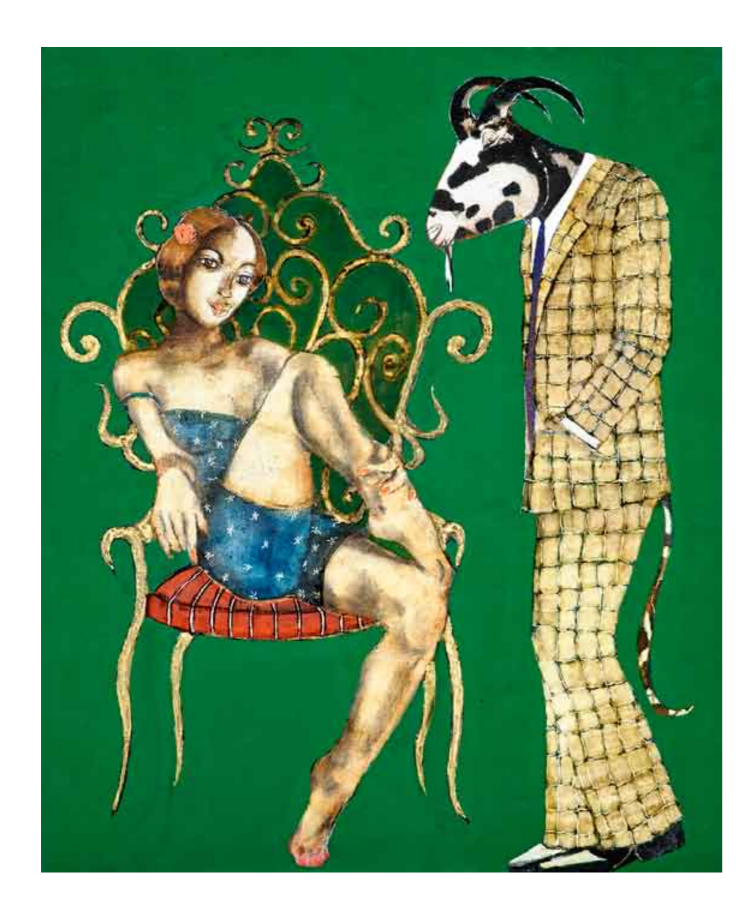
فى واحد من هذه الكتب عن الحيوانات التى صدرت مؤخراً، كتاب بعناون «عيد التوحش» لمؤلفه فردريك روسيف، يخبرنا المؤلف فى مقدمة الكتاب بما يلى: «بأن كل صورة ضمها الكتاب، قد أمسكت بمشهد الحيوان فى حالة تم رصدها فى زمن قدره واحد على الثاثمائة من الثانية، وهذا زمن يتجاوز بكثير قدرات عيوننا البشرية، التى لا تتقط هذه الأزمنة بالغة الدقة» ويواصل قائلا: «ما نراه هنا هو مشهد لم يره أحد من قبل، لأنه غير مرئى كلية».

أما العامل الثقافي فيرجع إلى أن الأفكار والإيديولوجيا، ظلت نتعامل مع الحيوان دائماً بوصفه موضوعا للنظر أو التأمل، مما أفقده أى معنى يخصه، لقد فقد الحيوان كل معنى، عندما تحول إلى مادة لمعارفنا، وهي معارف آخذه في الاتساع على نحو متصاعد، وكل حقيقة أو معلومة نكونها عنهم تقدم لنا الدليل على قدرتنا من جهة، وتصبح بالمثل الدليل على مدى اختلافنا عنهم على الجانب الآخر، وكلما عرفنا عنهم أكثر، اتسعت المسافة الفاصلة بيننا وبينهم.

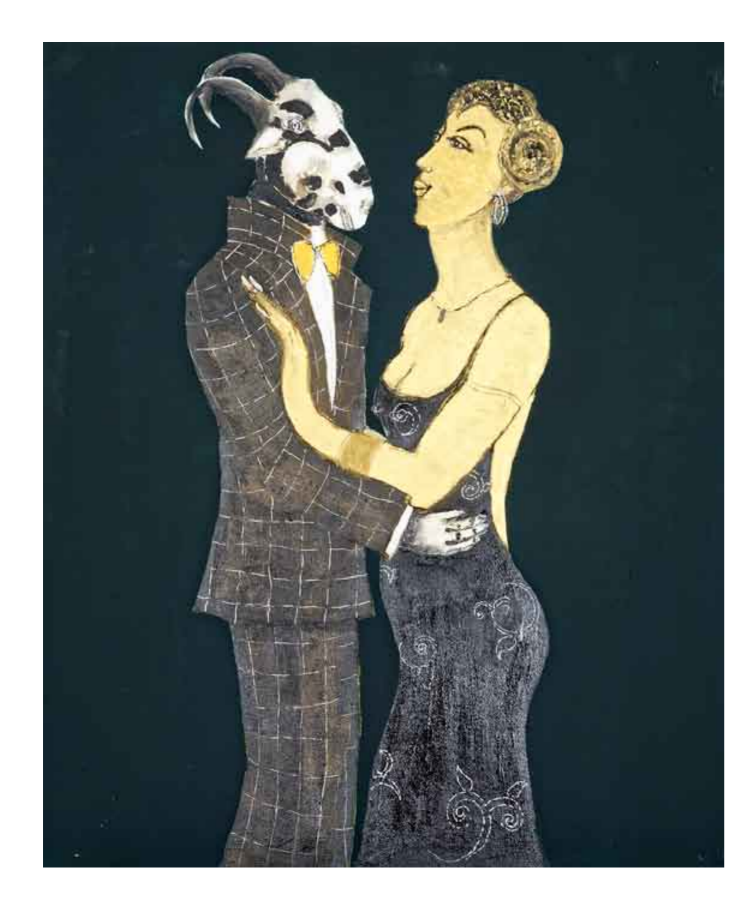
**جون بيرجر** مقطع من كتاب: *لماذا النظر إالى الحيوان،* ١٩٧٧

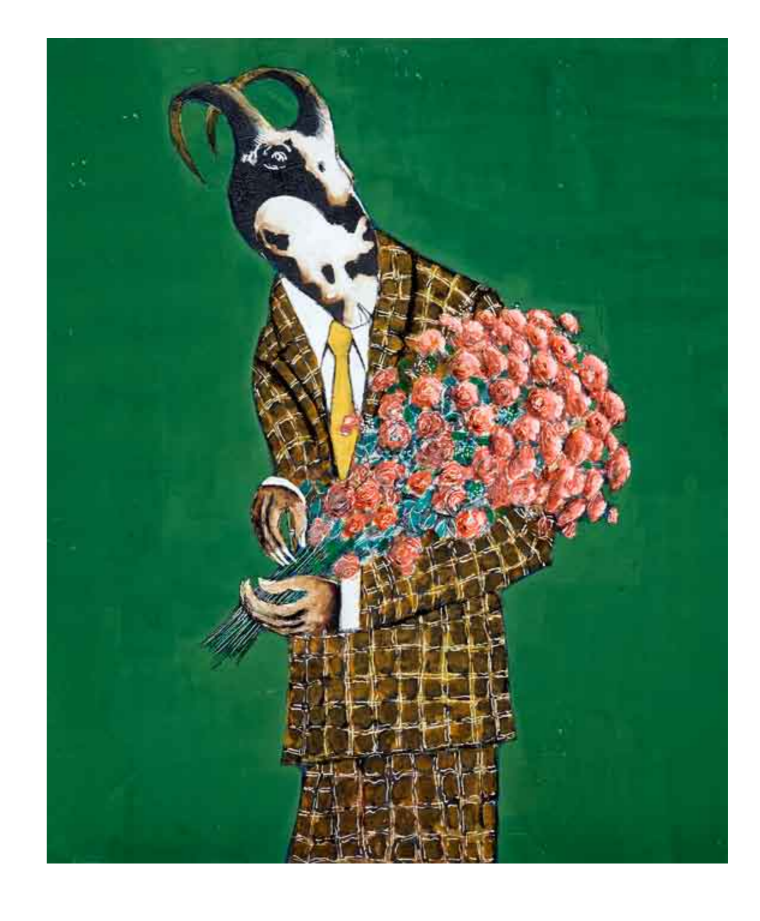


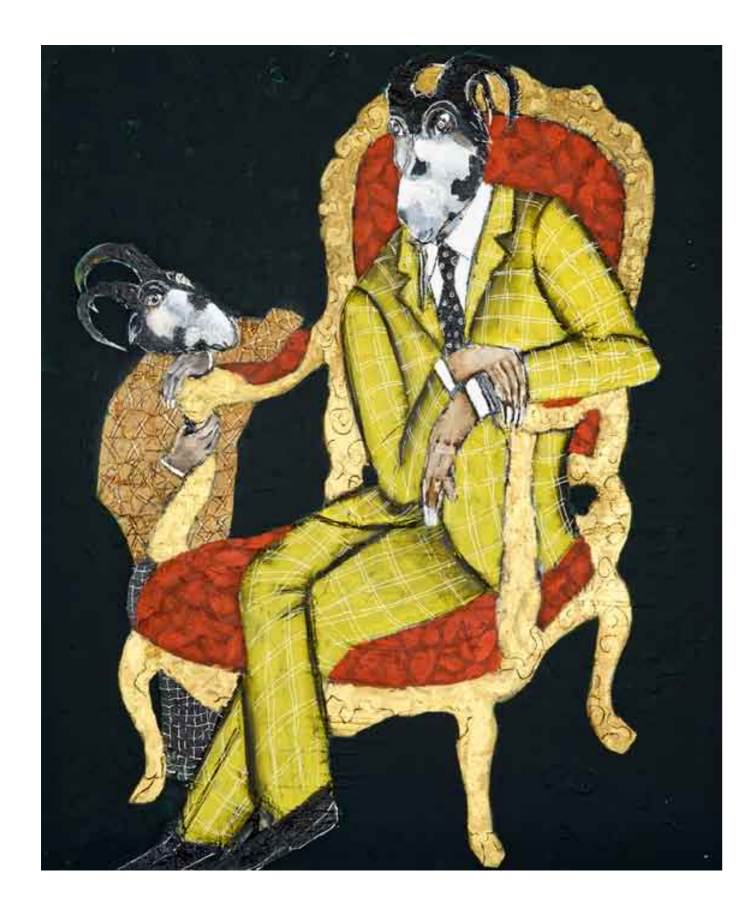








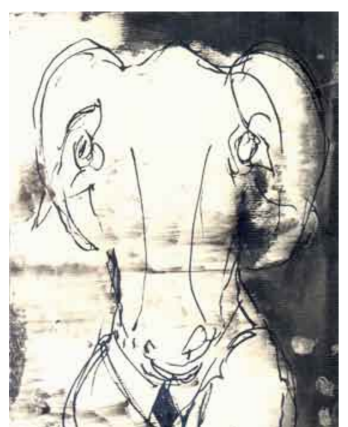






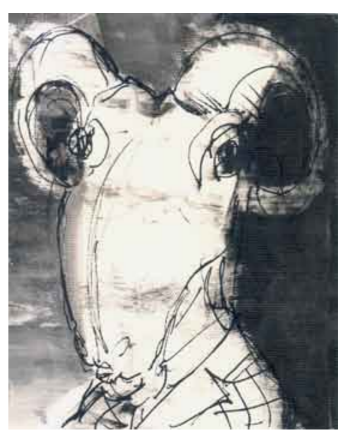
















Capricorn sketches coal and ink on paper, 18x22 cm, 2015

دراسات أيام الجدى فحم وحبر على ورق، ۲۲X۱۸ سم، ۲۰۱۵

Capricorn sketches coal and ink on paper, 18x22 cm, 2015

دراسات أيام الجدى فحم وحبر على ورق، ٢٢x١٨ سم، ٢٠١٥



### Outside of being

Insofar as the animal knows neither beings nor nonbeings, neither open nor closed, it is outside of being; it is outside in an exteriority more external than any open, and inside in an intimacy more internal than any closedness. To let the animal be would then mean: to let it be outside of being. The zone of nonknowledge—or of a-knowledge that is at issue here is beyond both knowing and not knowing, beyond both disconcealing and concealing, beyond both being and the nothing. But what is thus left Outside of Being to be outside of being is not thereby negated or taken away; it is not, for this reason, inexistent. It is an existing, real thing that has gone beyond the difference between being and beings. However, it is not here a question of trying to trace the no longer human or animal contours of a new creation that would run the risk of being equally as mythological as the other. As we have seen, in our culture man has always been the result of a simultaneous division and articulation of the animal and the human, in which one of the two terms of the operation was also what was at stake in it. To render inoperative the machine that governs our conception of man will therefore mean no longer to seek new-more effective or more authentic—articulations, but rather to show the central emptiness, the hiatus that—within man separates man and animal, and to risk ourselves in this emptiness: the suspension of the suspension, Shabbat of both animal and man.

#### Giorgio Agamben

Extract from: The Open, Man and Animal

# خارج الوجود

83

الحبوان لا بعرف لا الكائن و لا ما هو غير كائن، لا بدرك ما هو مفتوح و لا ما هو مغلق؛ ولذا فإنه خارج الوجود، هو خارج الوجود على نحو يفوق أي بعد مفتوح أو أي خروج آخر، ولكنه في الوقت ذاته داخل الوجود، وهو داخل الوجود على نحو حميمي يفوق في حميميته أي انغلاق آخر. ماذا يعني أن ندع الحيوان، المعنى هو أن نتركه خارج الوجود، ولكن عندما نطالب بتركه خارج الوجود، فإن ذلك لا يعنى أن ننفى الحبوان أو أن نقوم بإز احته من الوجود. فوجود الحيوان واقعي، ولكنه وجود يتجاوز الفرق بين الكينونة والكائن. لا يمكن الخروج من حالنا هذه، بصياغة ملامح جديدة لوجودنا، ملامح لم تعد بعد إنسانية كما لم تعد حيو انية، وكأننا بصدد عملية خلق جديدة، ففي هذه المغامرة نخاطر بالوقوع مجدداً في براثن الأسطورة. إن إبطال عمل تلك - الماكينة - التي سيطرت و لا زالت تتحكم في أفكارنا ومفاهيمنا عن الانسان، لا يعني البحث عن طريقة أخرى لفهم طبيعة الاندماج والتداخل بين ما هو إنساني وما هو حبواني، كي نصل إلى تصور أكثر كفاءة أو أكثر أصالة، فاحتياجنا الأكبر هو مواجهة الفجوة التي تستقر داخلنا كبشر ، تلك الهوة المفتوحة التي تفصل داخل الانسان، بين ما هو انساني وما هو حيواني. نحتاج إلى كشف خوائنا المركزي، وذلك يعنى هذه المنطقة من الفراغ، هذه الفجوة هي وحدها المغامرة الممكنة: هي تعليق ما هو معلق أصلاً، هي يوم العطلة، هي سبات وكمون للإنسان والحيوان معاً.

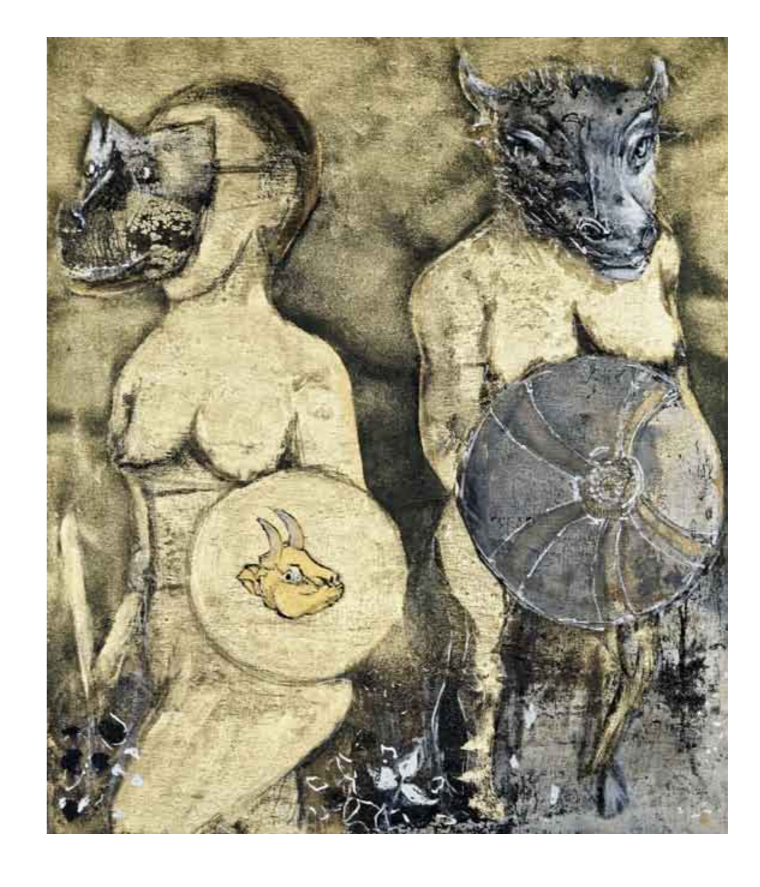
جورجو أجامبين مقطع من كتاب: المفتوح: الإنسان والحيوان

يستخدم اجامبين مضطلح ماكينة الأنثروبولجي على نحو نقدى، فهو يرى أن علم الانسان قد واصل تغنية الثقافة الغربية بأفكار تقود آلياتها في النهاية إلي خلق استقطاب حاد بين ما هو حيواني وما هو انساني، أو تعمد إلى دمجهما معا كأطراف في كيان واحد، يكون الرهان فيها على تصفية هوية قطب منهما لصالح القطب الآخر. عادل السيوي

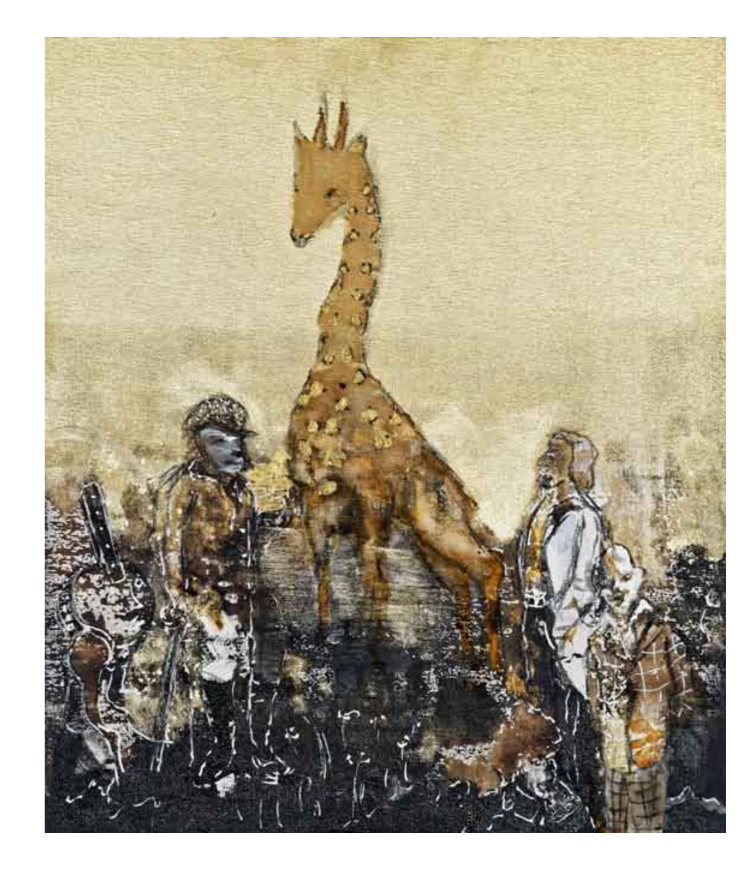




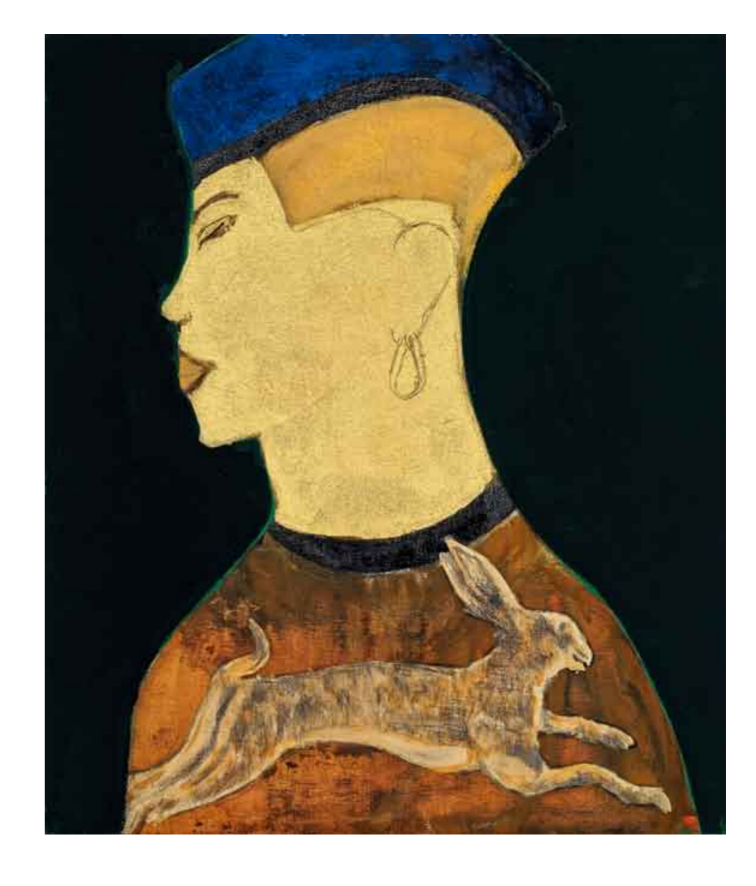


















### I am Sultan, the law of existence

When people no longer care if you are a hero, and you do not even care yourself, what is left of you? Making a living? For the sake of making a living he faced the lions on his own in the locked cage. The whole big top was making a living—spectators, workers, fizzy drink sellers. But the one who allots livelihoods made the others spectators, applauding limply, all of them having passed the test of life, having shaken everything off their hands, having lost the deep living waters of engagement, until it became impossible for them to feel a tremor of emotion or a beat of excitement. Making a living alone plus eating human flesh and the locked iron cage.

No one knows why, not even Mohammed Hiluw himself. The only one who knew was the lion himself, king of the jungle, king of sensibility. The lion alone perceived that the man he knew well, whose instinctive gazes reached into the very depths of him, telling him that the man was not afraid and had will and faith in himself that was much stronger than the lion's, was afraid that day. To be fair, I must say here that another person in the big top knew. That was a lad, who I learned later was his son. He too with his great instincts realised. He knew lions well—he had raised them with his father and faced up to them—like he knew his father well. He knew the essence of that look in the eyes of the lion and those looks confronting them from the eyes of his father.

When the man fell, dignity fell and the sceptre was lost. All that was left for Sultan was to feel pity for his master, but sadly he could not, for the lion, like animals and like the jungle at root, feels pity for no one.

Right now I am crouched with Sultan in his solitary confinement, a killer, a criminal, an outcast. I wonder, like all of us with minds if we were an animal: "What is my crime, gentlemen? What my guilt, when I only fulfilled my role as a wild animal?"

Sorry, gentleman, it is only you who make fun of this law and laugh; when the world upholds it as a true law, you uphold it with sarcasm and jokes. Sultan is not guilty. I am not Sultan the lion, I am Sultan the law of the jungle, the law of civilization, the law of humanity, the law of all existence.

#### Yusuf Idris

Extract from: I am Sultan, the law of existence

This piece was published in Al-Ahram after the death of the famous lion trainer Mohammed al-Hiluw when he was attacked by Sultan the lion during a performance at the National Circus in Cairo in 1972.

# أنا سلطان قانون الوجود

إذا لم يعد مهماً لدى الناس أن تثبت بطولتك، ولا حتى لديك أنت نفسك، فماذا يبقى منك؟ أكل العيش؟ أجل أكل العيش كان هو الإنسان الذى يواجه الأسود وحده، فى القفص المغلق. الخيمة كلها أكل عيش متفرجين وعمالا وبائعى كازوزة. ولكن الذى وزع الأرزاق جعل الآخرين متفرجين، يصفقون ذلك التصفيق الفاتر، الناجحون جميعا فى امتحان الحياة، النافضون يدهم من كل شىء، الذين انسحبت منهم مياه الإندماج الحى العميق، حتى أصبح مستحيلاً أن يصلها خلجة إنفعال أو نبضة حماس. أكل العيش وحده مع أكلة لحوم البشر والقفص الحديدى مغلق.

لا أحد يعرف، حتى محمد الحلو نفسه لا يعرف، الوحيد الذى كان يعرف هو الأسد نفسه، ملك الغابة، ملك الإحساس. الأسد وحده أدرك أن ذلك الرجل الذى يعرفه جيداً، وتعود منه دائماً أن يمد أصابع نظراته الغريزية إلى أعمق أعماقه فتتبئه بأن الرجل لا يخافه وأنه يملك إرادة وثقة بنفسه، أقوى بكثير مما لديه. اليوم الرجل خائف. و لابد للإنصاف هنا أن أذكر أن إنساناً آخر في الخيمة كان يعرف، ذلك هو الشاب الذي عرفت فيما بعد أنه ابنه الذي خلفه، كان هو الآخر بغريزته العظمي يدرك، فهو يعرف الأسود جيداً، رباها مع أبيه، وأحبها، كما يعرف أباه جيداً، ويعرف كنه هذه النظرات الخارجة من عين الأسد وتلك النظرات التي تواجهها والخارجة من عين أبيه.

سقط الرجل حين سقطت الهيبة وضاع الصولجان، حين لم يعد باقياً أمام سلطان إلا أن يحس بالشفقة على صاحبه لم يستطع للأسف، فالأسد كالحيوانات وكالغابة في أساسها، لا يحس بالشفقة على أحد.

فى هذه اللحظة أنا قابع مع سلطان فى حبسه الإنفرادى، قاتلاً ومجرماً ومنبوذاً أتساءل كما لابد لذى العقل منا لوكان حيوانا أن يتساءل: ما هى جريمتى أيها السادة؟ ما ذنبى وأنا لم أفعل إلا أنى قمت بدورى كوحش؟

آسف أيها السادة فأنتم وحدكم الذين تسخرون من هذا القانون وتضحكون، فإذا كان العالم يحياه حقيقةً وقانوناً، وتحيونه أنتم سخرية ونكتاً، فالذنب ليس ذنب سلطان. فأنا لست سلطان الأسد، أنا سلطان قانون الغابة، وقانون الحضارة، وقانون الإنسان، وقانون كل الوجود.

**يوسف إدريس** مقاطع من: أنا س*لطان قانون الوجود* 



95

نشر المقال بجريدة الأهرام عقب الحادثة التي أودت بالمروض الشهير محمد الحلو بعد أن هاجمه الأسد سلطان. حدث ذلك أثناء احد عروض السيرك القومي بالقاهرة سنة ١٩٧٢







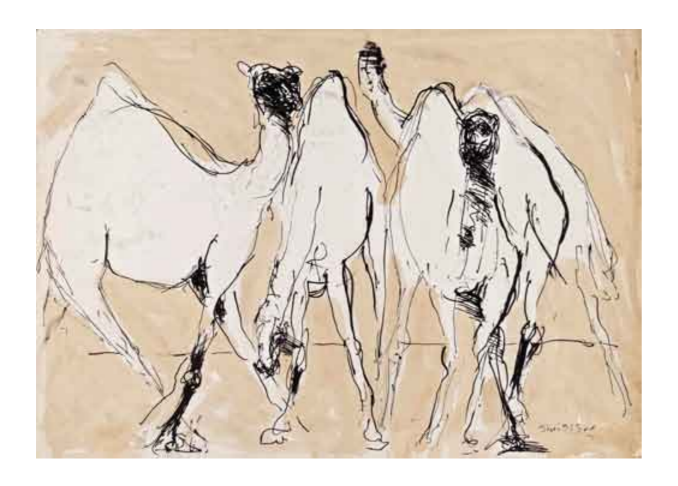






 Tiger
 نمر

 ink on paper, 35X50 cm, 2007
 ۲۰۰۷ سم، ۲۰۰۷ سم، ۲۰۰۷





Camels 1 ink on paper, 50X35 cm, 1991

**جمال ۱** حبر علی ورق، ۳۰X۰۰ سم، ۱۹۹۱

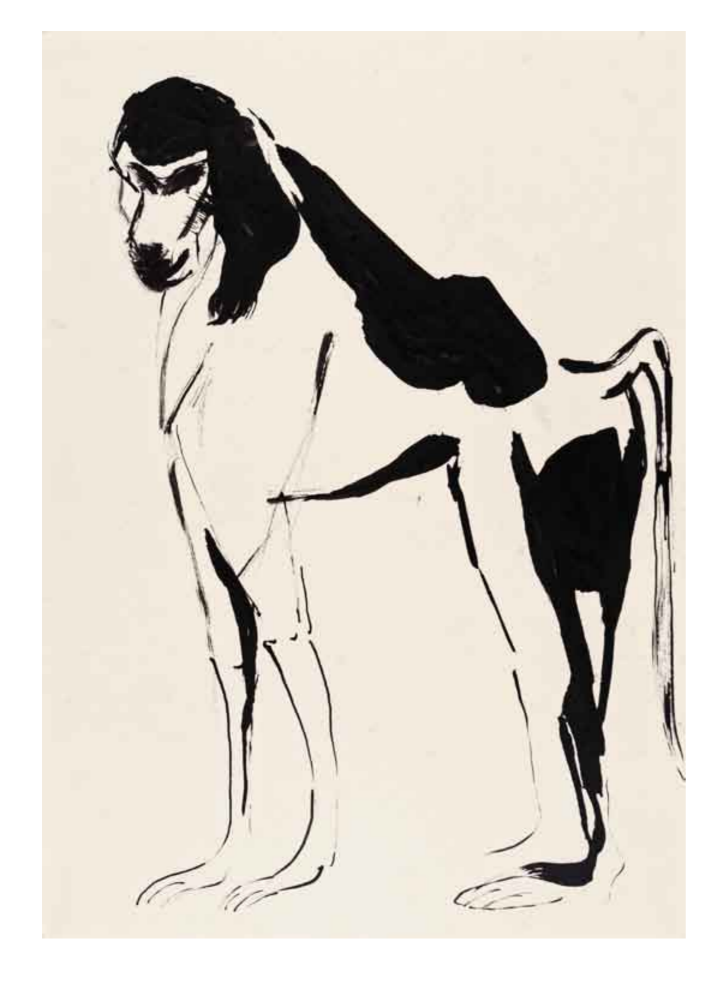
Top right: Camels 2 ink on paper, 50X35 cm, 1991

أعلى اليمين: **جمال ٢** حبر على ورق، ٣٥Χ٥٠ سم، ١٩٩١

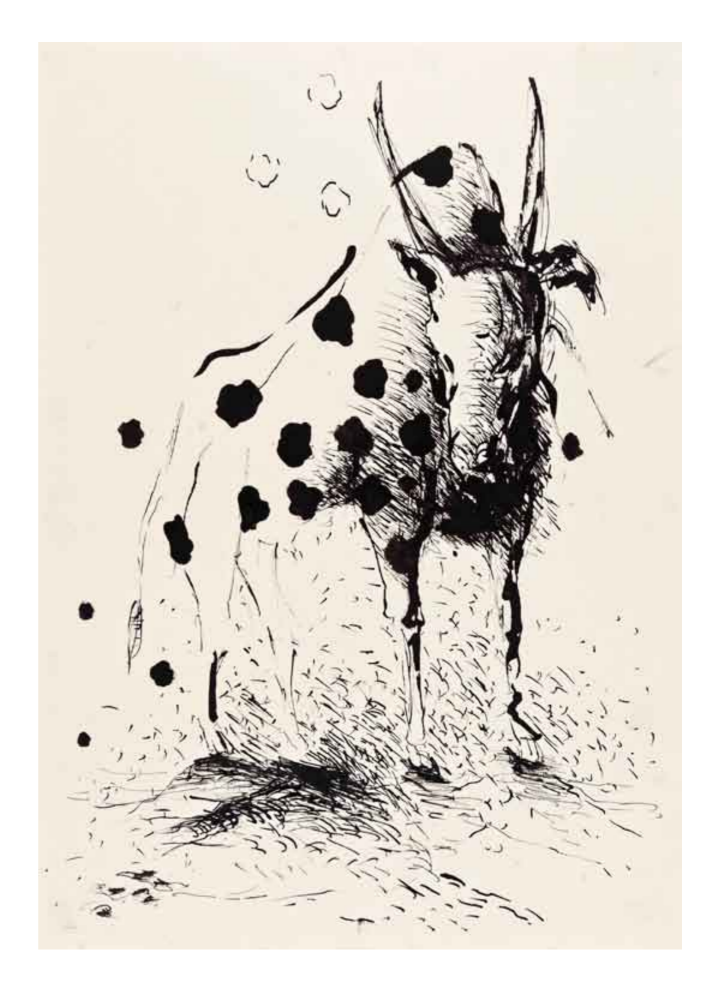
Bottom right: Camels 3 ink on paper, 50X35 cm, 1991

أسفل اليمين: **جمال ٣** حبر على ورق، ٣٥Χ٥٠ سم، ١٩٩١







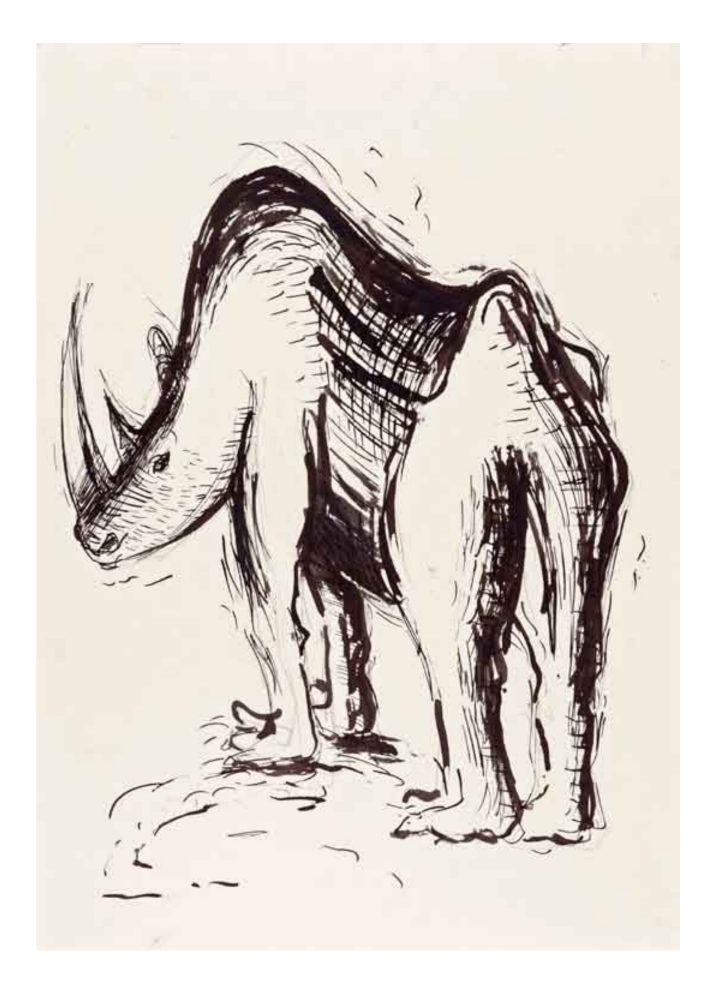


 Antelope (1)
 وعل (۱)

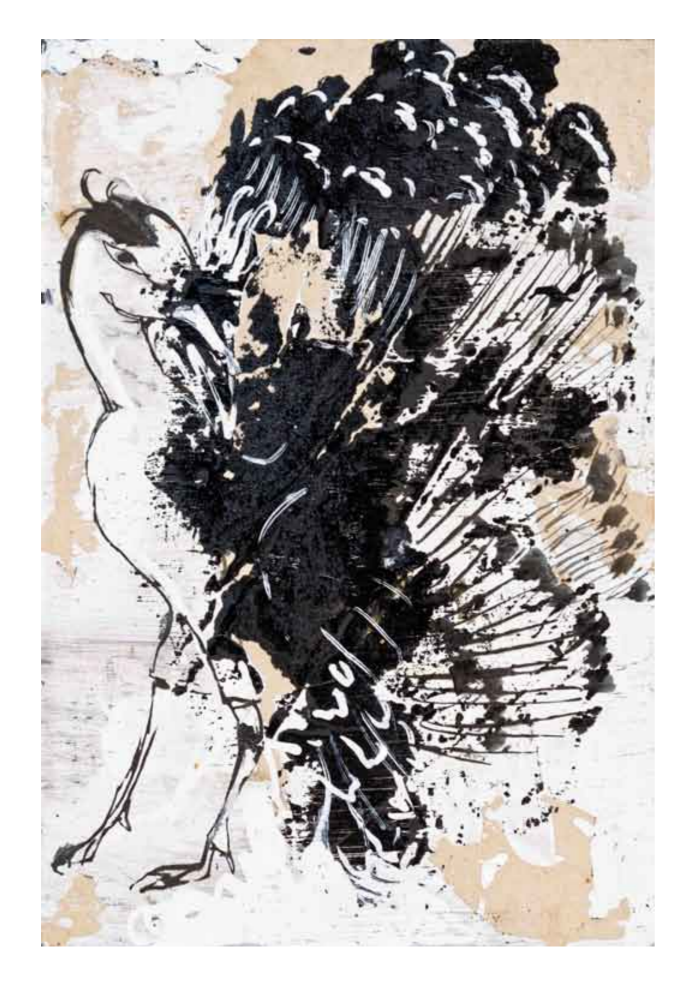
 ink on paper, 35X50 cm, 2007
 ۲۰۰۷ سم، ۲۰۰۷

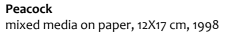




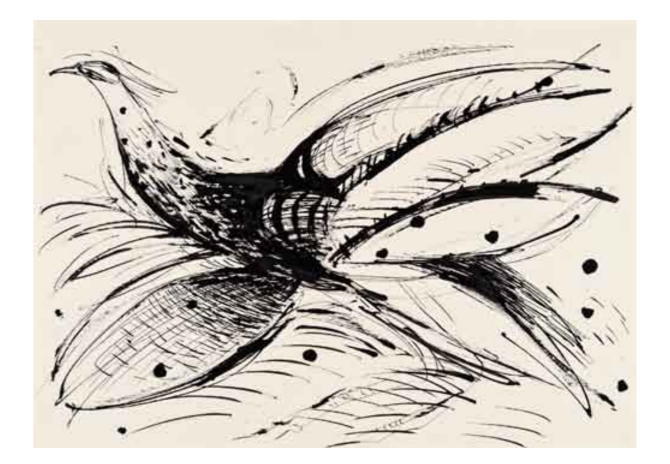


Rhinoceros ink on paper, 35X50 cm, 2007



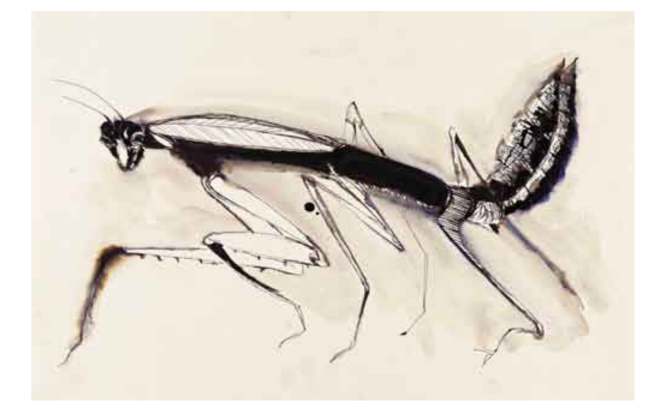


**طاووس** خامات منتوعة على ورق، ۱۷X۱۲ سم، ۱۹۹۸



Flying Bird ink on paper, 50X35 cm, 2007

طائر حبر علی ورق، ۳۵X۰۰ سم، ۲۰۰۷



Mantis ink on paper, 50X35 cm, 2007

**فرس النبی** حبر علی ورق، ۳۵X۵۰ سم، ۲۰۰۷



## The peacock's excuse

Next, the peacock came, splendidly arrayed in many-colored pomp; this he displayed As if he were some proud, self-conscious bride turning with haughty looks from side to side.

"The Painter of the world created me," He shrieked, "but this celestial wealth you see should not excite your hearts to jealousy. I was a dweller once in paradise; there the insinuating snake's advice deceived me -- I became his friend, disgrace was swift and I was banished from that place. My dearest hope is that some blessed day a guide will come to indicate the way back to my paradise. The king you praise is too unknown a goal; my inward gaze is fixed for ever on that lovely land - There is the goal which I can understand. How could I seek the simorgh out when I remember paradise?"

The hoopoe said: "These thoughts have made you stray Further and further from the proper way; you think your monarch's palace of more worth than Him who fashioned it and all the earth. The home we seek is in eternity; The Truth we seek is like a shoreless sea, of which your paradise is but a drop. This ocean can be yours; why should you stop Beguiled by dreams of evanescent dew? The secrets of the sun are yours, but you content yourself with motes trapped in its beams. Turn to what truly lives; reject what seems - which matters more, the body or the soul? Be whole: desire and journey to the whole."

Farid Eldin El Attar
Extract from: The Conference of the Birds

## عذر الطاووس

111

يعد ذلك أقبل الطاووس قى حلة ذهبية، وازدان كل جناح بألف لون، جاء كأنه عروس يوم الجلوة، وكل ريشة منه مجلوة..

قال ما أن فرغ من نقش الغيب من نقشى، حتى أمسك الصينيون يأقلام النقش، وعلى الرغم من أنني جبريل الطير ولكن، ألم بي أمر من القضاء ليس بالحسن، فقد شاركتني ذات المكان ثعبان قبيح، حتى أخرجني ذليلاً من الجنة، وما أن بدلو مكان خلوتي، حتى أصبحت قدماى كالجبيرتين قبحاً، فاستقر عزمي في هذا المكان المظلم على أن أجد لى مرشداً إلى الخلا، ولست ذلك الطائر الآمل فى السلطان، بل يكفينى أن أكون حارساً، ولكن أنى للسيمرغ أن يحظى بمكانتي، لقد كان الفردوس الأعلى مكاني؟ لذا ليس لي من عمل آخر فى الدنيا غير محاولة العودة إلى الجنة مرة أخرى.

فال له الهدهد: يا من ضللت الطريق بفعل نفسك، إن كل ما تريده هو منزل ذلك السلطان، فلتقل: تقدم قريباً منه: فهذا أفضل من ذلك، حيث تجمل الدار بحضرة السلطان...

إن دار النفس جنة خلد مليئة بالرغبات والنزوات، أما دار القلب فغاصة بالصدق. وحضرة الحق بحر خضم عظيم، وقطرة صغيرة منه تساوى جنات النعيم. من يملك البحر يملك القطرة، وكل ما عدا البحر هوس وخيال، فإن تستطيع سلوك الطريق إلى البحر، فلم تلزم نفسك بالإسراع صوب قطرة الندى؟ فمن يعرف كيف يناجي الشمس بالأسرار، فأنّى يعاود الاكتفاء بالبقاء في ظل ذرة من شعاع؟ وكل من أصبح كلاً، فأى صلة للجزء به؟ ومن أصبح روحاً، فأي صلة للأعضاء به؟ فإن كنت رجل كل، فتأمل الكل، واطلب الكل، وكن كلياً، وصر إلى الكل، وتخير الكل.

**فريد الدين العطَّار** فقرة من كتاب: *منطق الطير* 









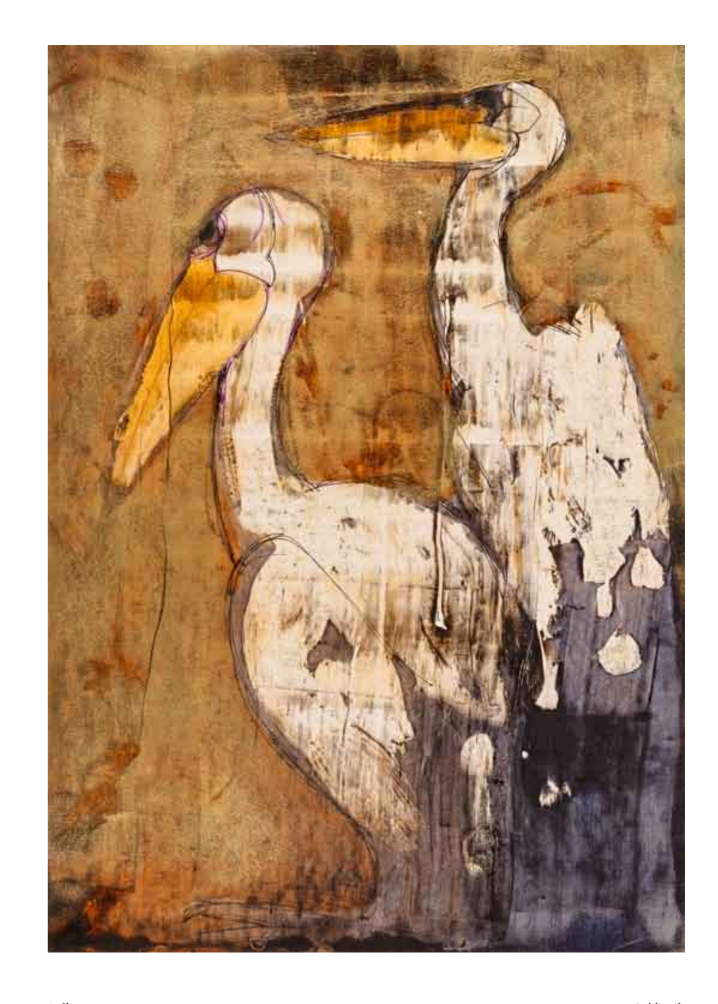
**Peacocks** mixed media on paper, 17x25 cm, 2016

الطاووس خامات متنوعة على ورق، ٢٥Χ١٧ سم، ٢٠١٦

Water bird mixed media on paper, 70x50 cm, 2007



طاووس (۱) mixed media on paper, المجتمة قرير المجتم ورقي ووالمجتم المجتمع المجتمع المجتمع المجتمع المجتمع المجتمع المجتمع



**Pelican** mixed media on paper, 35x50 cm, 2005

**طائر البلیکان** خامات متنوعة علی ورق، ٥٠x٣٥ سم، ٢٠٠٥





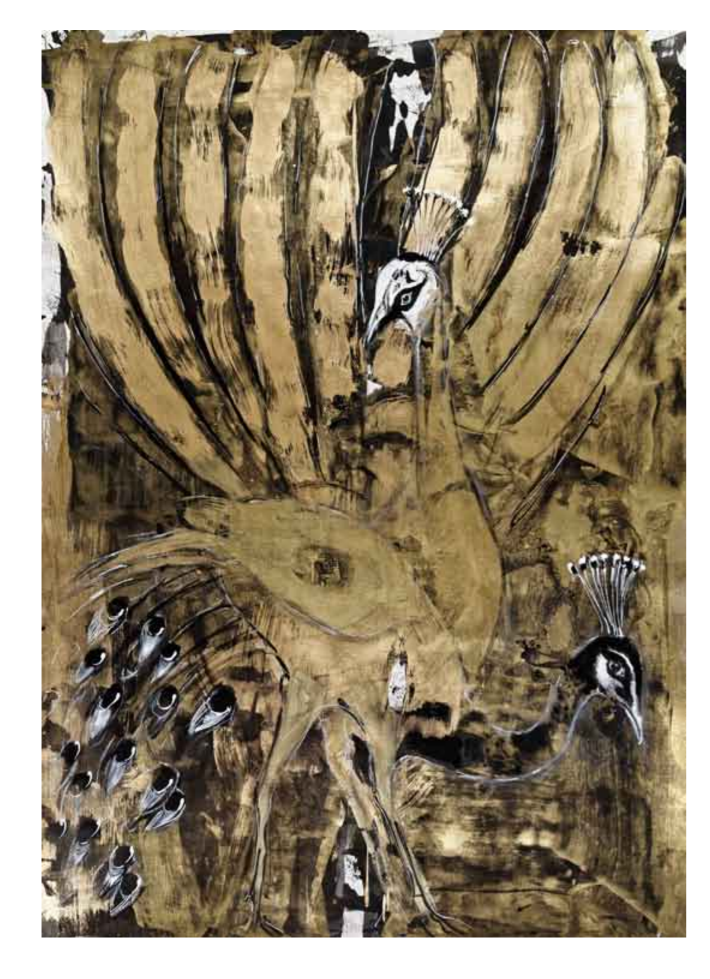
**Kiwi** mixed media on paper, 17x12 cm, 2005

 Page 120&121: Cock
 صفحة ۱۲۰ و ۱۲۱: ديك

 mixed media on paper, 70x50 cm, 2012
 ۲۰۱۲ متر، ۵۰x۷۰ سم، ۲۰۱۲

**طائر الكيوي** خامات متنوعة على ورق، ١٢x١٧ سم، ٢٠٠٥





 Peacock (3)
 طاووس (۳)

 mixed media on paper, 70x100 cm, 2002
 ۲۰۰۲ سم، ۱۰۰x۷۰ سم، ۱۰۰x۷۰



 Ibis
 أبو قردان

 mixed media on paper, 35x50 cm, 2004
 ۲۰۰۶ سم، ۵۰x۳۰ سم، ۵۰x۳۰ سم، ۵۰x۳۰ سم، ۱۰۰۶ سم، ۱۰۰۶





**Curlew** mixed media on paper, 50x70 cm, 2007

**کروان** خامات منتوعة على ورق، ٧٠x٥٠ سم، ٢٠٠٧

**Kiwi** mixed media on paper, 50x35 cm, 1998





Geese of Meidum (1) mixed media on paper, 50x70 cm, 2007

اوز میدوم (۱) خامات منتوعة علی ورق، ۷۰x۰۰ سم، ۲۰۰۷

Geese of Meidum (2) mixed media on paper, 70x50 cm, 2007



 Crane bird
 طائر الكركي

 mixed media on paper, 35x50 cm, 2005
 ۲۰۰۵ سم، ۲۰۰۵ سم، ۲۰۰۵ سم



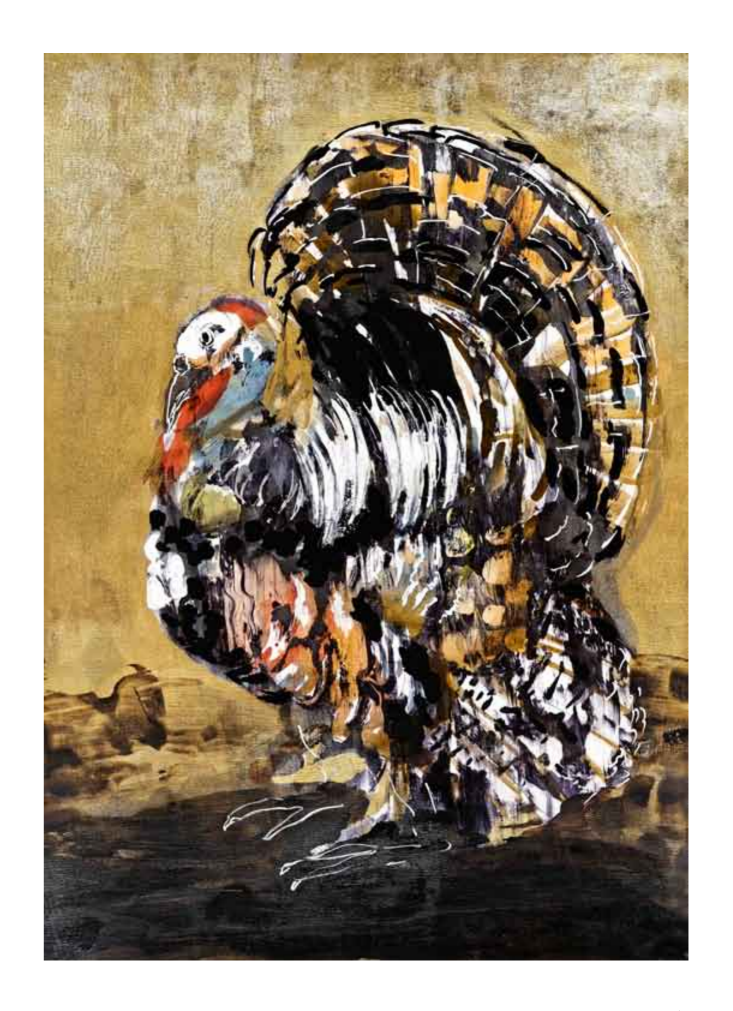
Twin owls mixed media on paper, 70x100 cm, 2004

توأمان من البوم خامات متتوعة على ورق، ١٠٠Χ٧٠ سم، ٢٠٠٤



Duck
mixed media on paper, 50x70 cm, 2017





**Turkey** mixed media on paper, 50x70 cm, 2012

**دیك رومي** خامات منتوعة على ورق، ٧٠x٥٠ سم، ٢٠١٢



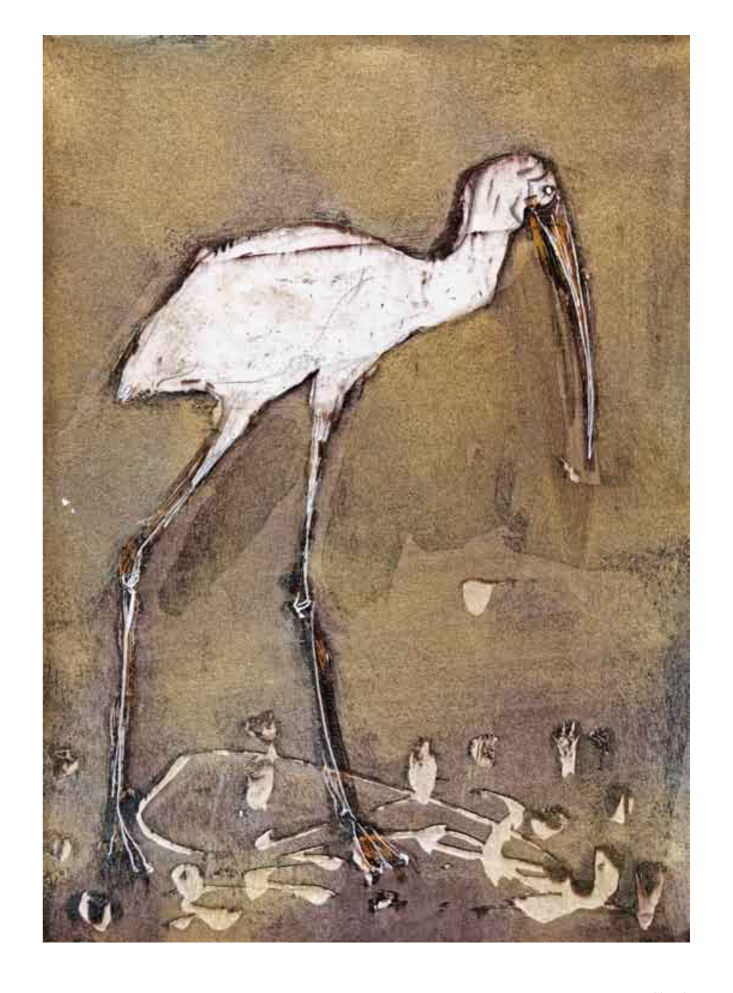


**Owls** mixed media on paper, 35x50 cm, 2005

بومتان خامات متنوعة على ورق، ٥٠x٣٥ سم، ٢٠٠٥

Female peacock mixed media on paper, 50x35 cm, 1998





 Persian duck
 بط فارسي

 mixed media on paper, 35x25 cm, 1998
 ۱۹۹۸ سم، ۲٥x٣٥ سم، ۲٥x٣٥ خامات منتوعة على ورق، ٢٥x٣٥ سم، ١٩٩٨

**Gray heron** mixed media on paper, 25x35 cm, 1998



#### The Wonders of Creation

The ass is a creature with lethargic limbs, and extremely indolent and obstinate. They claim that if a dog hears an ass heehawing, his back hurts so much he barks in pain. They claim that if you're stung by a scorpion, you should sit backwards on an ass; if the ass starts walking, the sting is transferred to him. They say that if you tie a stone weighing 20 mithgal to an ass's tail, he won't heehaw, and the same if you tie it to his ears. Apollonius in his Properties says: "It is a wonder that when the ass see a lion, he stops still or may run towards him until in his reach. The ass thinks that helps him avoid the lion's clutches. Similarly when the wolf snatches a sheep, the sheep runs along with him and helps him keep going, thinking that will keep her from his clutches. Apollonius said that if you put a thirsty pig on the back of a ass, when the ass drinks, the pig dies.

The Learned Imam Zakaria bin Mohammed bin Mahmoud al-Qazwini

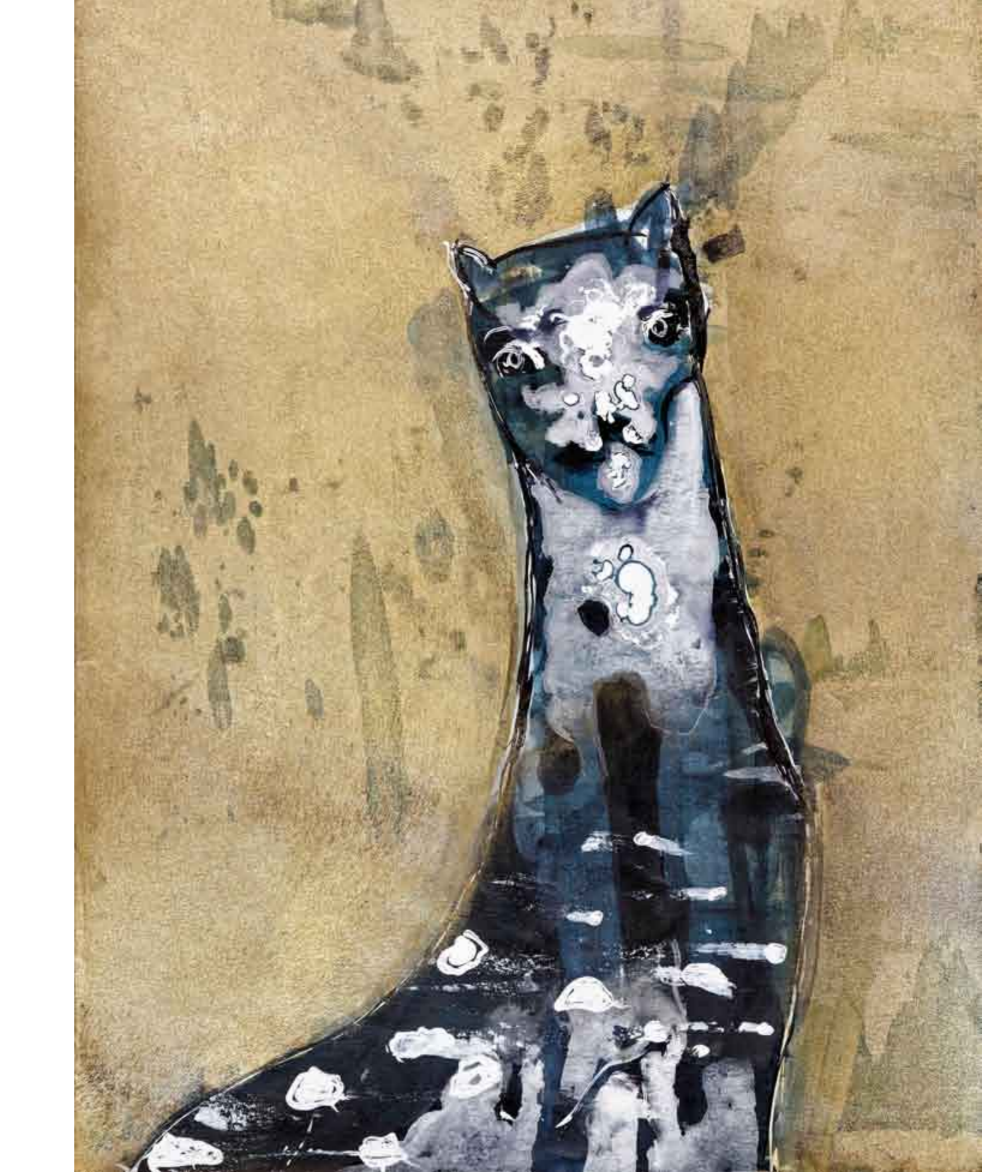
Extract from: The Wonders of Creation

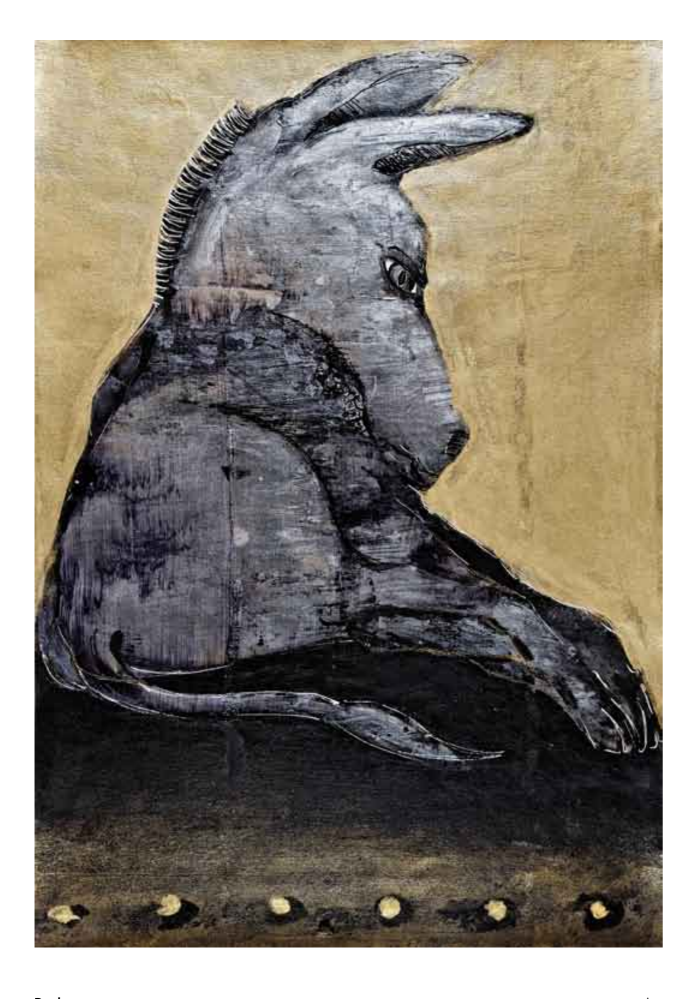
# عجائب المخلوقات

الحمار حيوان خدر الأعضاء، في غاية البرودة كدر القوى، زعموا أن الكلب إذا سمع نهيقه يتألم ظهره حتى ينبح من الألم، وزعموا أن من لدغته العقرب يركب حمارا ووجهه الى ذنبه، فإذا مشى الحمار، إنتقل الألم الى الحمار، وقالوا لو شد في ذنب الحمار حجر وزنه عشرون مثقالا لا ينهق، وكذلك لو شدت أذناه. قال بليناس في كتاب الخواص: من العجب أن الحمار إذا رأى الأسد، وقف على مكانه وربما عدا اليه حتى يقف بين يديه، ويحسب أن ذلك ينفعه من سطوته كما أن الذيب إذا سلب الشاه فإن الشاة تعدو معه فتساعده في المشي، تحسب أن ذلك يمنعها من سطوته. وقال بليناس إذا حملت خنزيرا عطشانا على ظهر حمار فإذا شرب الحمار مات الخنزير.

الأمام العالم: زكريا بن محمد بن محمود القزويني فقرة من كتاب: عجائب المخلوقات وغرايب الوجودات









**Donkey** mixed media on paper, 50x70 cm, 2014

حمار خامات منتوعة على ورق، ٧٠x٥٠ سم، ٢٠١٤



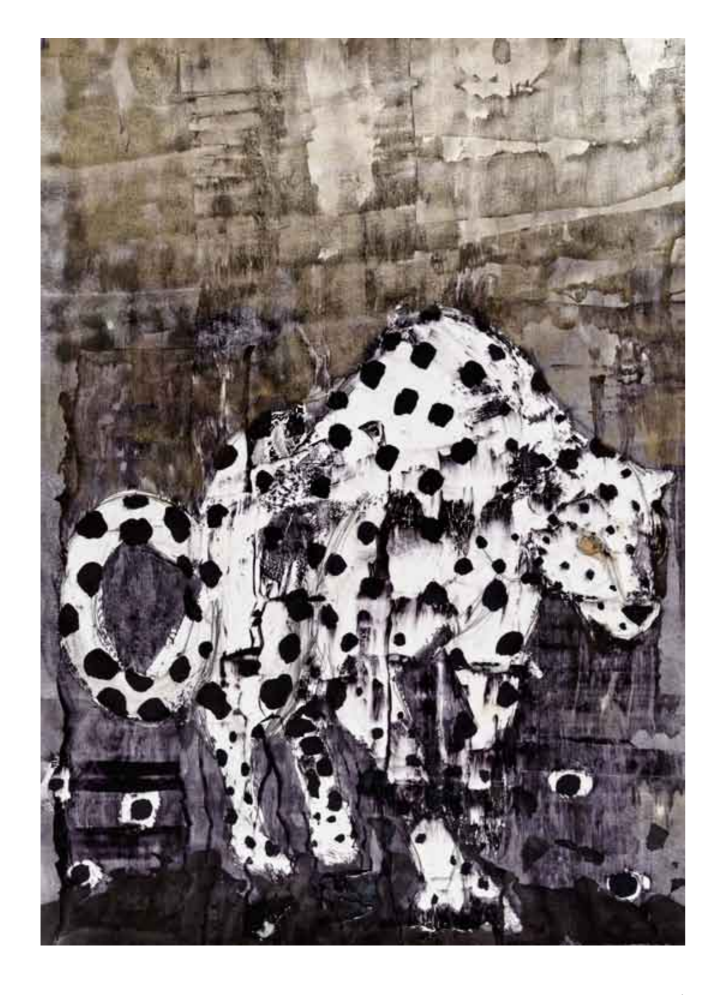
**Primitive taurus** mixed media on paper, 70x100 cm, 2009

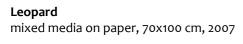
**تُور بدائی** خامات منتوعة علی ورق، ۱۰۰۲۷۰ سم، ۲۰۰۹



Running deers mixed media on paper, 70x100 cm, 2007

غزلان تركض خامات متنوعة على ورق، ١٠٠x٧٠ سم، ٢٠٠٧





فهد خامات متنوعة على ورق، ١٠٠x٧٠ سم، ٢٠٠٧



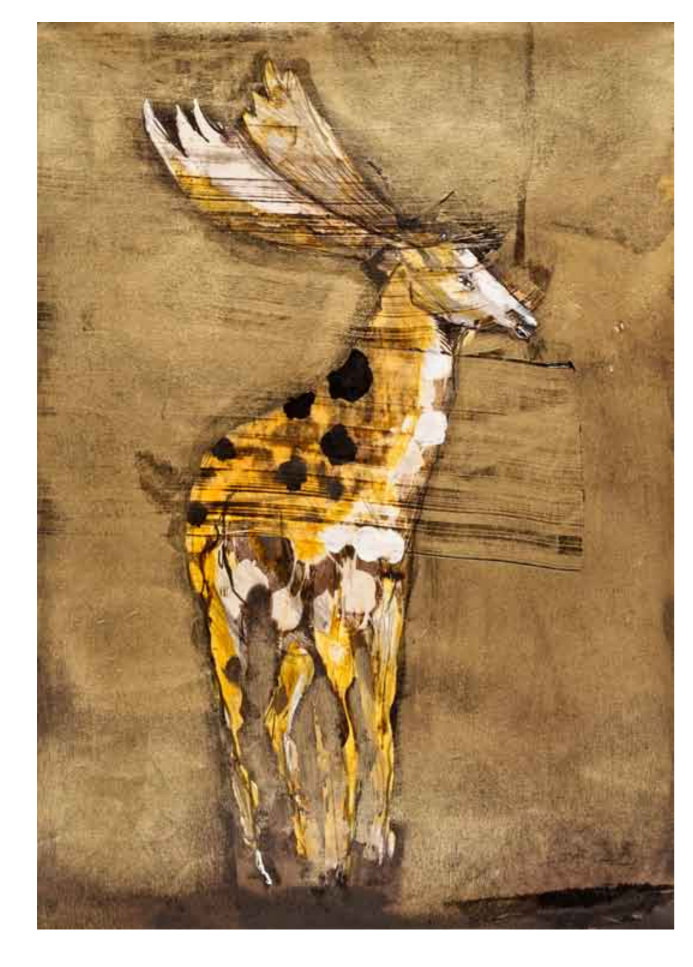
Antelope (2) mixed media on paper, 50x35 cm, 2005

Pages 146&147: **Hybrid** mixed media on paper, 100x70 cm, 2011 وعل (۲) خامات منتوعة على ورق، ٣٥x٥٠ سم، ٢٠٠٥

صفحة ۱٤٦ و۱٤۷: **حيوان هجين** خامات متنوعة على ورق، ۷۰x۱۰۰ سم، ۲۰۱۱

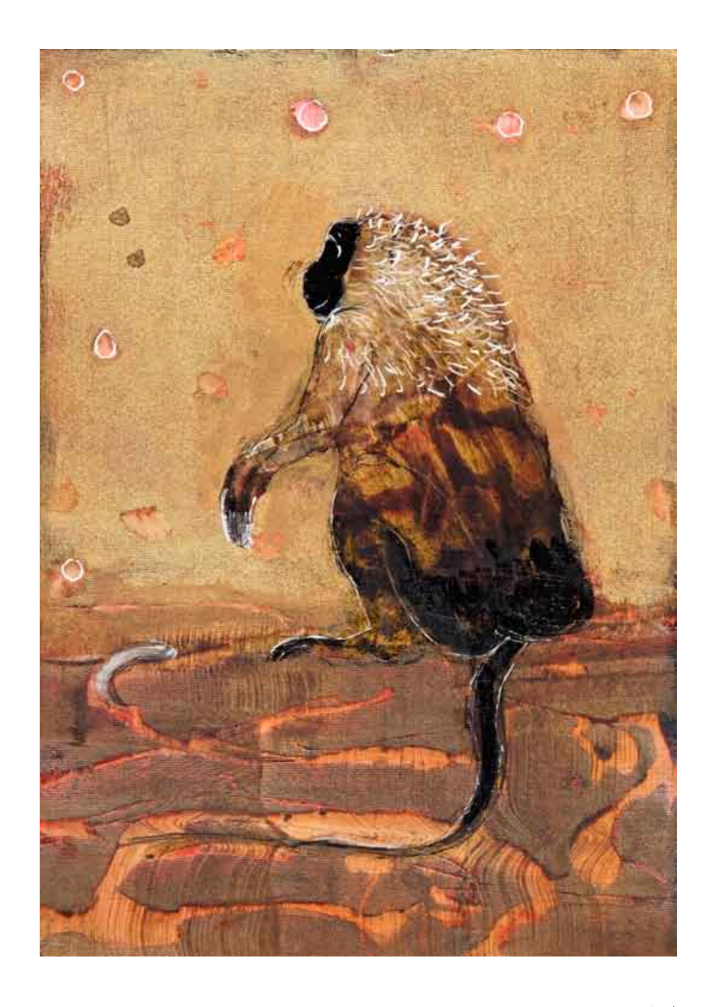






 Antelope (3)
 وعل (۳)

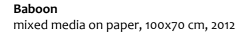
 mixed media on paper, 35x50 cm, 2005
 ۲۰۰۵ سم، ۲۰۰۵ سم ۵۰x۳۰ سم ۵۰x۳۰ سم ۱۲۰۰۵ سم ۱۲۰



**Baboon** mixed media on paper, 25x35 cm, 1998

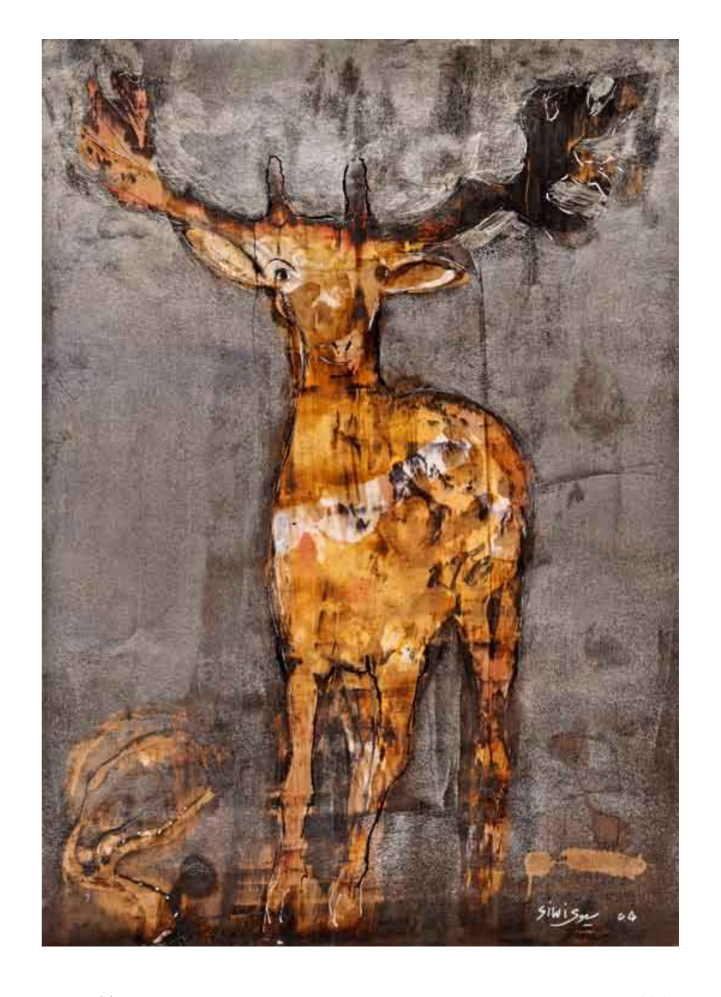
**قرد البابون** خامات متنوعة على ورق، ٣٥Χ٢٥ سم، ١٩٩٨





**قرد بابون** خامات متنوعة على ورق، ٧٠x١٠٠ سم، ٢٠١٢

صفحة ١٥٢ و ١٥٣: رهط من الحمير Pages 152&153: **Donkeys** خامات متنوعة على ورق، ٩٤٥٩. هم mixed media on paper, ٦٥x50 هم ورق، ٩٤٥٥٤



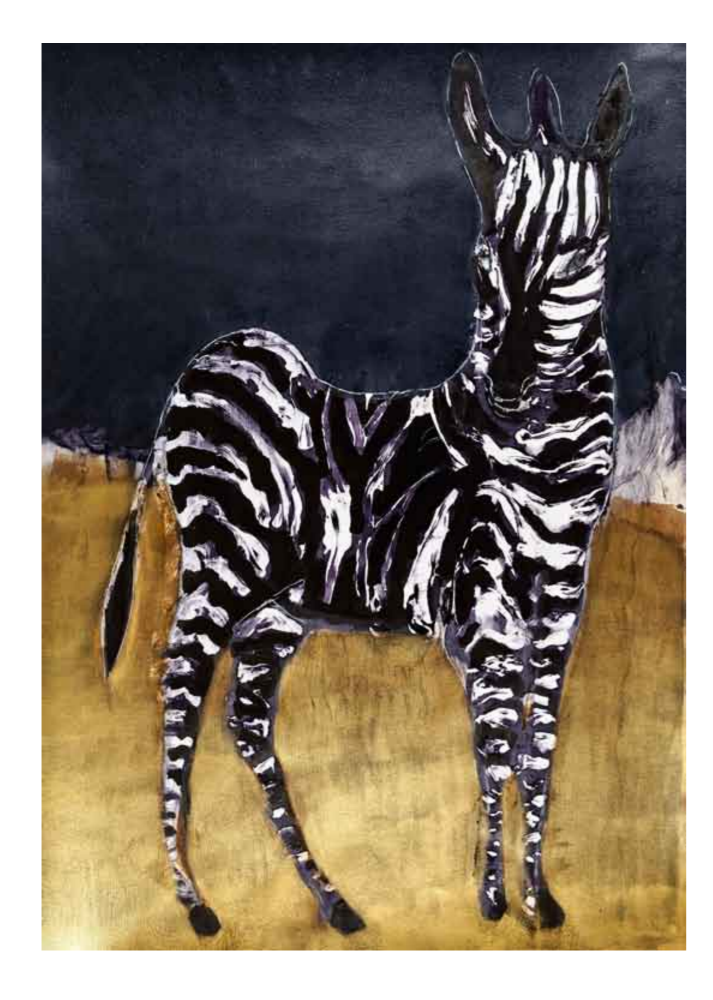
Antelope (4) mixed media on paper, 35x50 cm, 2005

وعل (٤) خامات منتوعة على ورق، ٥٠x٣٥ سم، ٢٠٠٥





ع**نزة** خامات منتوعة على ورق، ٧٠x٥٠ سم، ٢٠٠٧

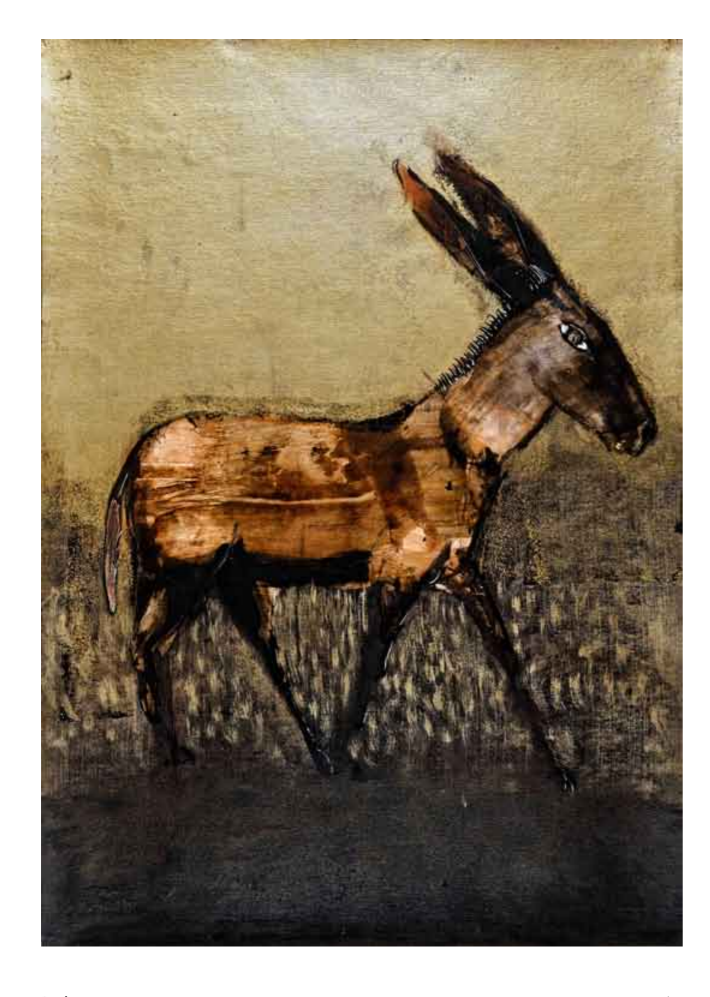




**Zebra** mixed media on paper, 70x100 cm, 2012

**حمار وحشي** خامات منتوعة على ورق، ١٠٠x٧٠ سم، ٢٠١٢

Cat mixed media on paper, 35x25 cm, 1998

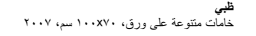




**Donkey** mixed media on paper, 50x70 cm, 2015



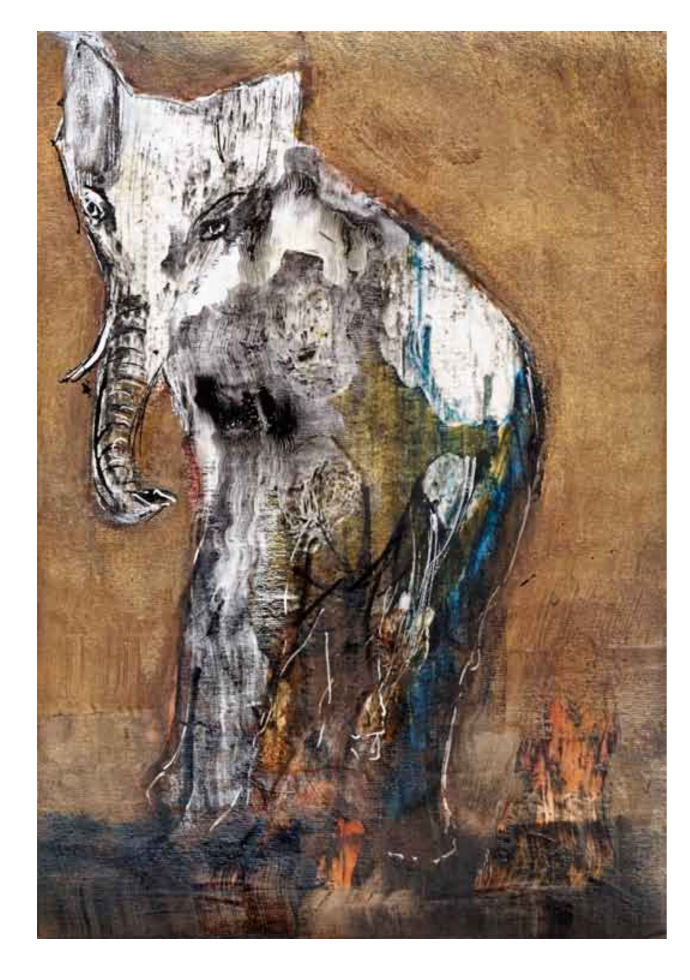
Male deer mixed media on paper, 70x100 cm, 2007





**Furious donkey** mixed media on paper, 35x50 cm, 2004

**حمار هائج** خامات منتوعة على ورق، ٥٠x٣٥ سم، ٢٠٠٤



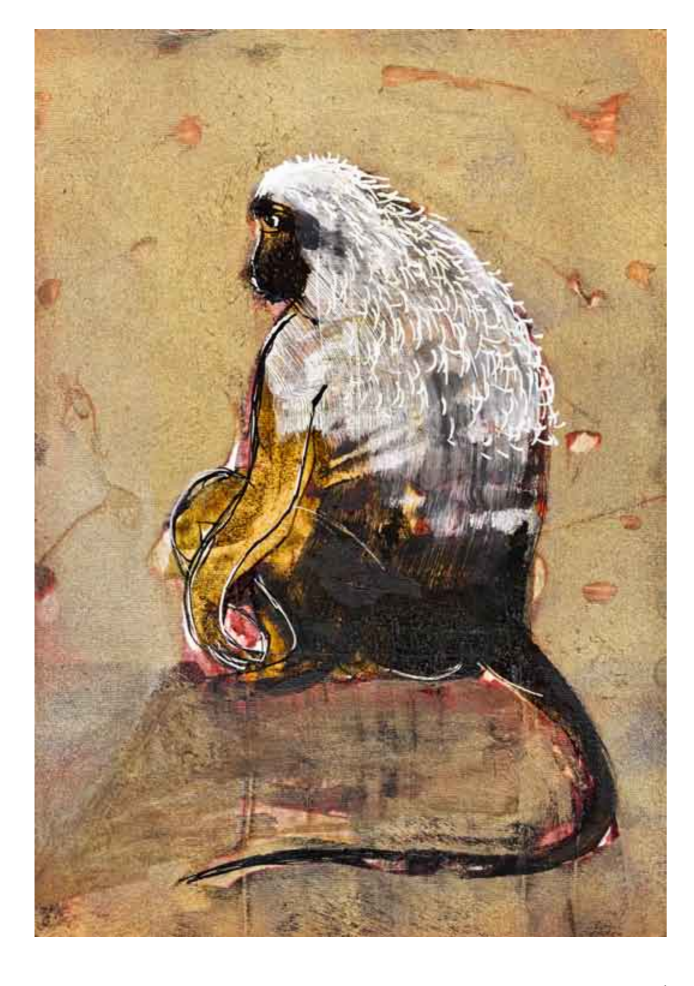
 Elephant
 فیل

 mixed media on paper, 25x35 cm, 1998
 ۱۹۹۸ سم، ۳۰x۲۰ سم، ۳۰x۲۰



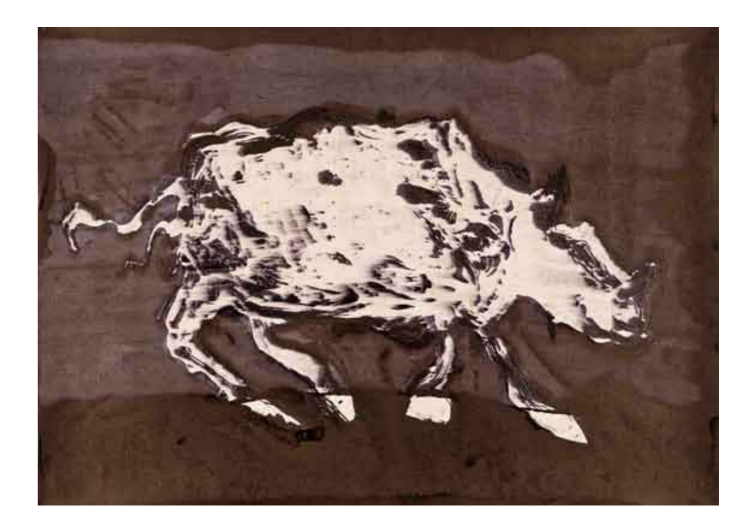
**Dürer's rabbit** mixed media on paper, 100x70 cm, 2010

أر**نب دي**رر خامات منتوعة على ورق، ١٠٠x٧٠ سم، ٢٠١٠



**Thinking baboon** mixed media on paper, 25x35 cm, 1998

**قرد یفکر** خامات منتوعة علی ورق، ۳۵۲۲۰ سم، ۱۹۹۸



Baby rhinoceros mixed media on paper, 50x35 cm, 2005

165

Pages 168 & 169: **Goats** mixed media on paper, 70x50 cm, 2016

خرتیت صغیر السن خامات متنوعة علی ورق، ۳۵x۵۰ سم، ۲۰۰۵

صفحة ۱٦۸ و ۱٦۹: **ماعز** خامات مختلفة على ورق، ٥٠x٧٠ سم، ٢٠١٦



Elephant mixed media on paper, 70x100 cm, 2014

**فیل** خامات منتوعة علی ورق، ۱۰۰x۷۰ سم، ۲۰۱۶



The Goat of Picasso mixed media on paper, 50x70 cm, 2016

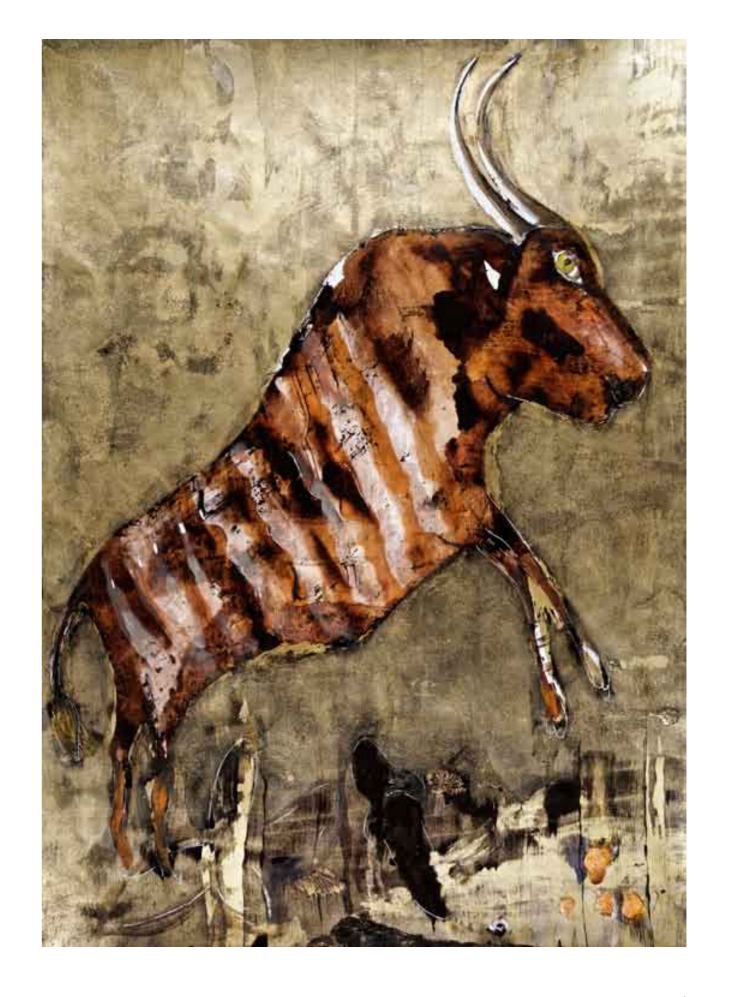
**معزة بیکاسو** خامات منتوعة علی ورق، ۷۰x۰۰ سم، ۲۰۱٦



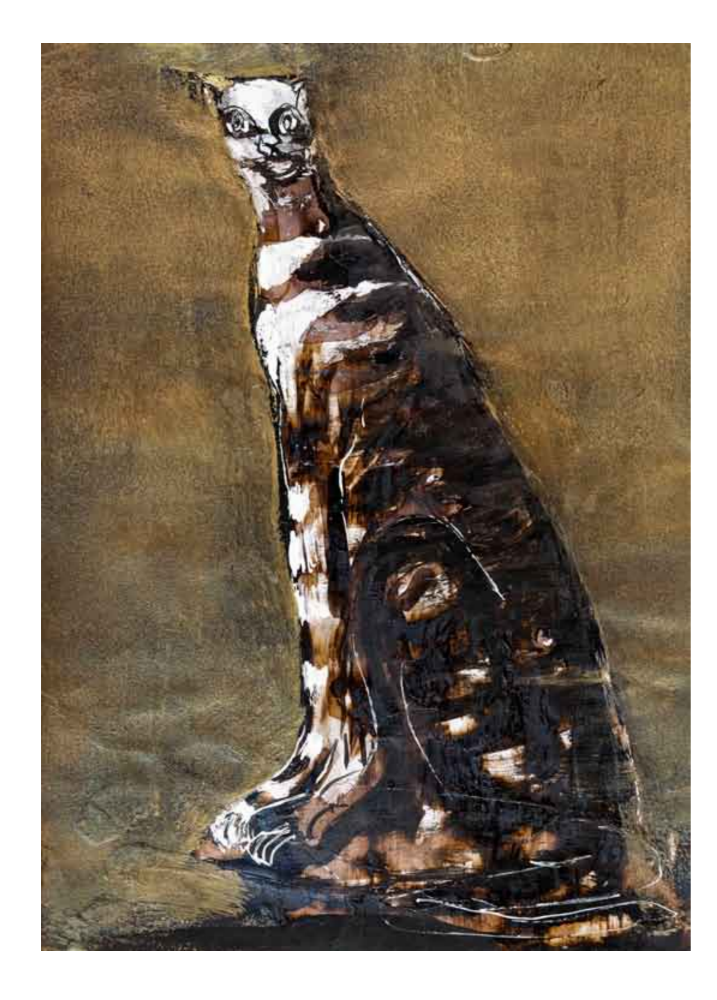


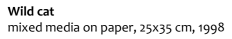
The lotus smelling baboon mixed media on paper, 50x70 cm, 2016

بابون یشم اللوتس خامات مختلفة علی ورق، ۷۰x۰۰ سم، ۲۰۱٦



**Bull** mixed media on paper, 70x100 cm, 2014





قط بری خامات مختلفة علی ورق، ۳٥x۲٥ سم، ۱۹۹۸

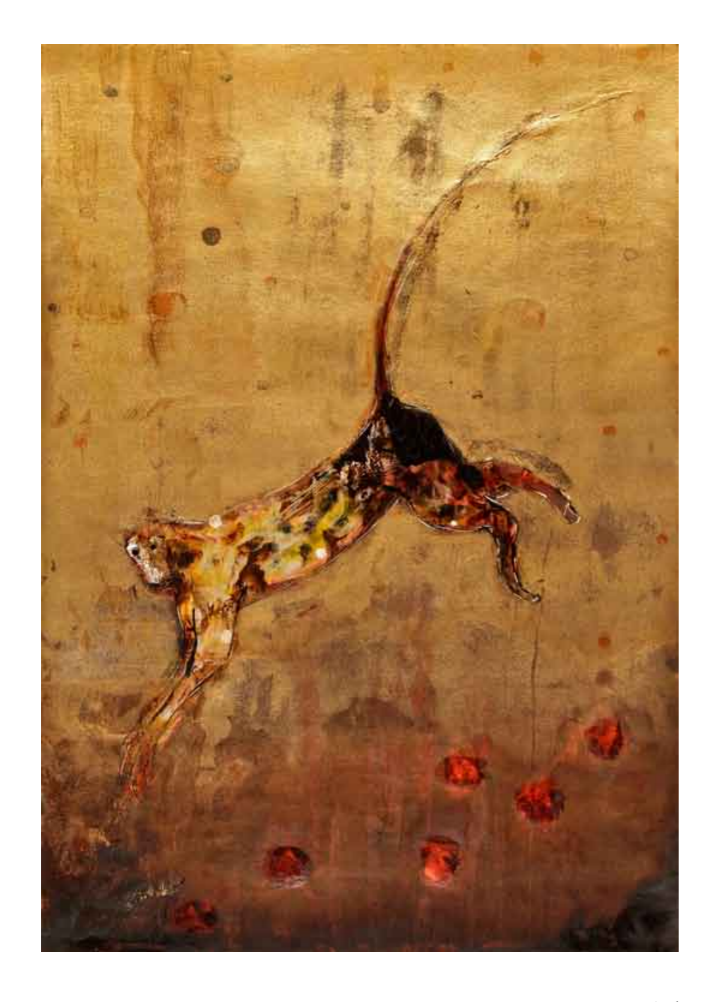


Goats mixed media on paper, 70x50 cm, 2007

Pages 174 & 175: **Bulls** mixed media on paper, 100x70 cm, 2009 ماعز خامات مختلفة على ورق، ٥٠x٧٠ سم، ٢٠٠٧

صفحة ۱۷۶ و ۱۷۰: **ثوران** خامات مختلفة على ورق، ۷۰x۱۰۰ سم، ۲۰۰۹







**Baboon** mixed media on paper, 35x50 cm, 2005

قرد البابون خامات مختلفة على ورق، ٥٠x٣٥ سم، ٢٠٠٥

**Leopard** mixed media on paper, 70x50 cm, 2007





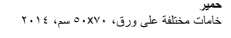
 Cat
 قط

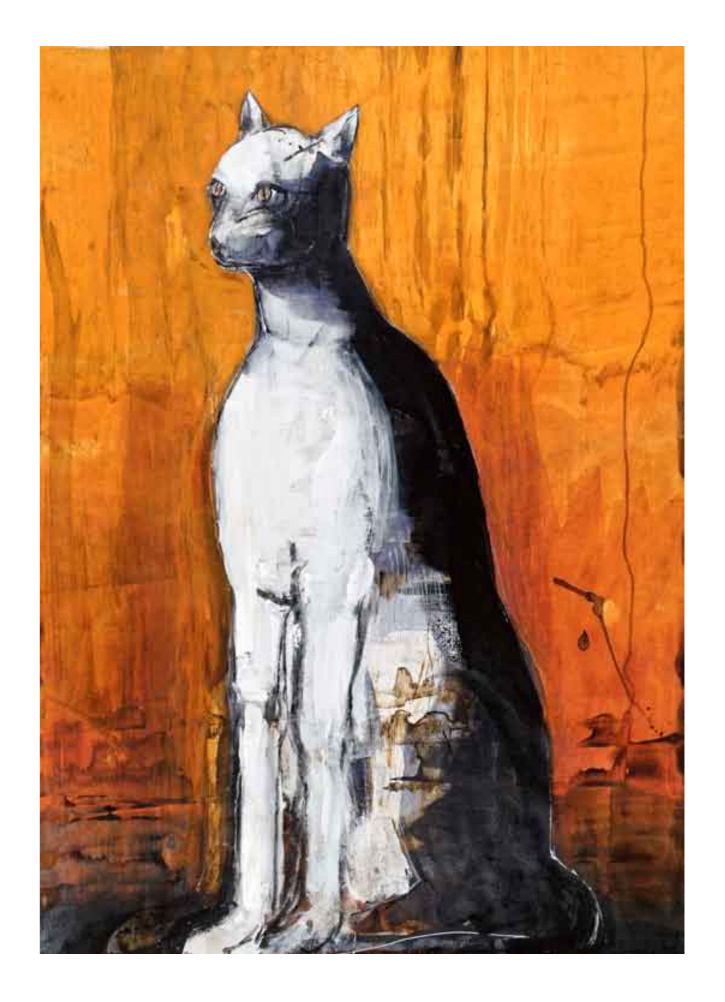
 mixed media on paper, 25x35 cm, 1998
 ۱۹۹۸ سم، ۳٥x٢٥ سم، ۳٥x٢٥

**Primitive bull** mixed media on paper, 70x50 cm, 2007









**Egyptian Cat** mixed media on paper, 70x100 cm, 2012

قط مصری قدیم خامات مختلفة علی ورق، ۱۰۰x۷۰ سم، ۲۰۱۲



## Zoo

Public zoos came into existence at the beginning of the period which was to see the disappearance of animals from daily life. The zoo to which people go to meet animals, to observe them, to see them, is, in fact, a monument to the impossibility of such encounters. Modern zoos are an epitaph to a relationship which was as old as man. They are not seen as such because the wrong questions have been addressed to zoos.

A zoo is a place where as many species and varieties of animals as possible are collected in order that they can be seen, observed, studied. In principle, each cage is a frame round the animal inside it. Visitors visit the zoo to look at animals. They proceed from cage to cage, not unlike visitors in an art gallery who stop in front of one painting, and then move on to the next or the one after next. Yet in the zoo the view is always wrong. Like an image out of focus. One is so accustomed to this that one scarcely notices it any more; or, rather, the apology habitually anticipates the disappointment, so that the latter is not felt. And the apology runs like this: What do you expect? It's not a dead object you have come to look at, it's alive. It's leading its own life.

The public purpose of zoos is to offer visitors the opportunity of looking at animals. Yet nowhere in a zoo can a stranger encounter the look of an animal. At the most, the animal's gaze flickers and passes on. They look sideways. They look blindly beyond. They scan mechanically. They have been immunized to encounter, because nothing can any more occupy a central place in their attention.

John Berger

Extract from: Why We Look at Animals, 1977

## حديقة الحيوان

مع انسحاب الحيوان من الحياة اليومية، بدأ التوسع في إنشاء حدائق الحيوان، وإنتاج الدمي الحيوانية التي تكاد تطابق الأصل في دقتها، وراجت تجارة مشاهد وصور الحيوان بشكل واسع، ومن المنطقي أن نتصور أن هذا التوجه الجديد وهذه الابتكارات تشكل محاولة للتعويض، ولملء الفراغ، ولكن يبقي أن كل هذه المحاولات تتتمي بدورها إلى نفس المسيرة التي لا تراجع نفسها ولا تعرف الندم، أنها مسيرة تشتيت وتهميش الحيوان.... حديقة الحيوان الذي النصب الكبير للانفصال، صرح القطيعة، بين الإنسان والحيوان الذي تحول إلى عرض ومادة للفرجة، الحيوان يقف في حديقة الحيوان كمادة للفرجة وكإعلان عن اختفائه في آن.

حديقة الحيوان هي المكان الذي يتم فيه تجميع أنواع عديدة ومتنوعة من الحيوانات بقدر المستطاع، بهدف إتاحتهم للرؤية، والملاحظة والدراسة. يشكل كل قفص في الأساس إطاراً يحيط بالحيوان ويحصره داخله. يفد الزوار إلى الحديقة لمشاهدة الحيوان. ينتقلون من قفص إلى آخر، على نحو يشبه كثيراً الطريقة التي ينتقل بها زائر في متحف من لوحة فنية إلى أخرى. حيث يتوقف قليلاً أمام كل لوحة داخل إطارها ثم يتركها ليشاهد المجاورة لها وهكذا. ولكن يبقى الفرق أن المشهد المتاح في الحديقة هو دائماً مشهد خاطئ، وكأنه مشهد مشوش خارج البؤرة، وقد اعتاد الزائر هذه الطريقة في المشاهدة بحيث لم يعد بعد قادراً على إدراك مدى قصورها، هذا الذي نراه ليس الحيوان وإنما الحيوان وقد تم فصله عن مجاله وحياته.

فى حديقة الحيوان لا مجال لتبادل النظرات، فالجمهور يشاهد الحيوان فى أسره، ولكن الحيوان لا ينظر بدوره إلى الناس، فهذه النظرة الزائغة فى عينيه غير معنية بما يقع أمامه، وكأنه يرنو إلى شيء ما خلفهم، يشيح بنظرته الفارغة عنهم، كى يستشرف أفقاً آخربعيداً عنهم، أو يراقب ما يمكن أن يكون مجاله الطبيع المفتقد.

**جون بيرجر** مقطع من كتاب: *لماذا النظر الى الحيوان،* ١٩٧٧





**Donkey** monoprint, 25x35 cm, 1997











Perch Fish monoprint, 35x25 cm, 1997

Page 187, top left & bottom right: **Scorpion** monoprint, 25x35 cm, 1997

Page 187, top right & bottom left: **Calf** monoprint, 25x35 cm, 1997

سمکة بلطی مونوبرینت، ۲٥x٣٥ سم، ۱۹۹۷

صفحة ۱۸۷، أعلى اليسار وأسفل اليمين: عقرب مونوبرينت، ۳٥x۲٥ سم، ١٩٩٧

صفحة ۱۸۷، أعلى اليمين وأسفل اليسار: عجل مونوبرينت، ٣٥χ٢٥ سم، ١٩٩٧



Monkey (1) monoprint, 35x25 cm, 1997

**قرد (۱)** مونوبرینت، ۲۵۲۳۰ سم، ۱۹۹۷



 Monkey
 أود

 monoprint, 35x25 cm, 1997
 1997 سم، ۲۹x۳۰ سم، ۲۹x۳۰



 Nymph
 حورية

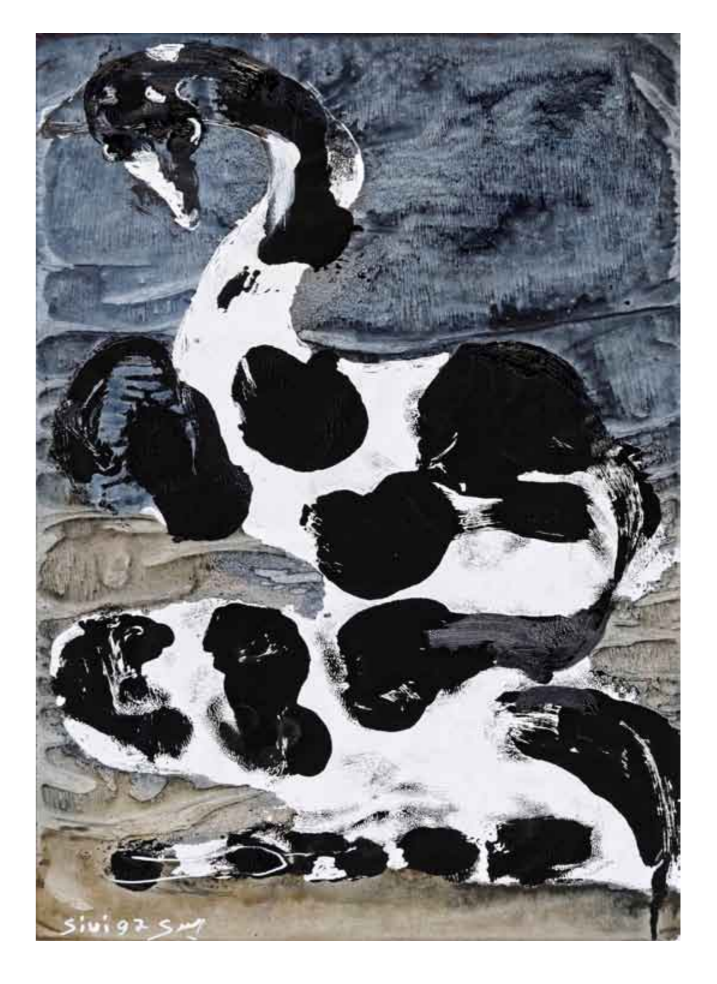
 monoprint, 25x35 cm, 1997
 1997 سم، ۱۹۹۷ سم، ۱۹۹۷











 Snake
 شبان

 monoprint, 25x35 cm, 1997
 ۱۹۹۷ سم، ۳۹۲۲۹ سم، ۳۹۲۷



## On man's virtue over the other animals

The difference between man and beast, between man and the lion and the insect, and what makes man merit His-the glorious and great-words, And He has subjected to you whatever is in the heavens and whatever is on the earth - all from Him [45:13], is not the image, for man was created from a drop, and his father Adam was created from dust, and it is not that he walks on two legs, and takes his needs with his two hands, because those traits are all found in imbeciles and the mad, in children and simpletons. The essential difference is ability and capability. For when there is ability there is reason and knowledge ... Have you ever thought what separates between you and the creation subjected to you, what separates between the creation that was made for you and the creation that has power over you? Have you thought of the bee, the ant, and the spider? You see that God—the holy and mighty deliberately made mention of them, and ascribed to them magnificent chapters and weighty verses, and how he made report of them in the Ouran and in truth, when He says, And your Lord inspired to the bee [16:68]. Pause over the tiny size of the bee and the weakness of its strength, then bring to mind God's words to the bee, Then eat from all the fruits and follow the ways of your Lord laid down (for you) [16:69] and you will find it mightier than a towering mountain and vaster than space. Then consider His words, Until, when they came upon the valley of the ants, an ant said, "O ants, enter your dwellings that you not be crushed by Solomon and his soldiers while they perceive not." [27:18]. What then of the scale of the ant do you find in the mind of the stupid and the fool? See you how he attributed to them a valley, and what better is there than their warning and advice to their fellows, and their fear of what might come to be. You find them of great ability, and He magnified them in your mind after diminishing them in your eyes.

Al-Jahiz
Extract from: Book of the Animals

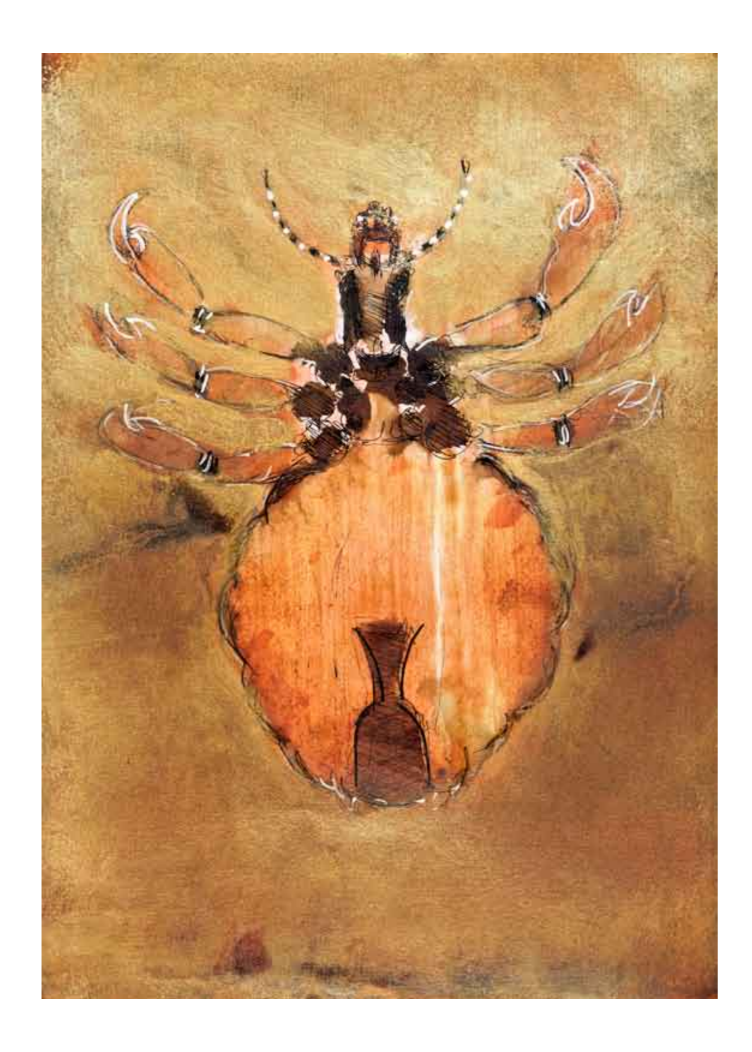
## في فضل الإنسان على سائر الحيوان

إن الفرق الذي بين الإنسان والبهيمة، والإنسان والسبع والحشرة، والذي صير الإنسان إلى استحقاق قوله عز وجل: «وسخر لكم ما في السموات وما في الأرض جميعا منه» ليس هو الصورة، وأنه خلق من نطفة و أن أباه خلق من تر اب، و لا أنه يمشى على رجليه، ويتناول حوائجه بيديه؛ لأن هذه الخصال كلها مجموعة في البله والمجانين، والأطفال والمنقوصين. والفرق الذي هو الفرق. إنما هو الاستطاعة والتمكين. وفي وجود الاستطاعة وجود العقل والمعرفة. فهل فكرت قط في فصل ما بينك والخلق المسخر لك، وبين الخلق الذي جعل لك والخلق المسلط عليك؟ وهل فكرت في النحلة والعنكبوت والنملة، وأنت ترى الله تقدس وعز كيف نوه بذكرها، وأضاف إليها الصور العظام، والآبات الجسام، وكيف جعل الاخبار عنها قر آنا وفر قانا، حيث يقول «وأو حي ربك الى النحل.» فقف على صغر النحلة وضعف أيدها، ثم ارم بعقلك إلى قول الله: «ثم كلى من كل الثمر ات، فاسلكي سبل ربك زللا» فإنك تجدها أكبر من الطود، وأوسع من الفضاء. ثم انظر إلى قوله: «حتى إذا أتوا على وادى النمل» فما ترى في مقدار النملة في عقل الغبي، وغير الذكي؟ فانظر كيف أضاف الوادي اليها، وما خبر عن حذر ها ونصحها الأصحابها، وخوفها ممن قد مُكنَ، فإنك تجدها عظيمة القدر، رفيعة الذكر. وقد عظمها في عقلك بعد أن صغّرها في عينيك.

أ**بى عثمان عمرو بن البح**ر ا**لجاحظ** فقرة من كتاب *الحيوان* تحقيق وشرح: عبد السلام هارون – مكتبة الحلبى – القاهرة ١٩٦٧











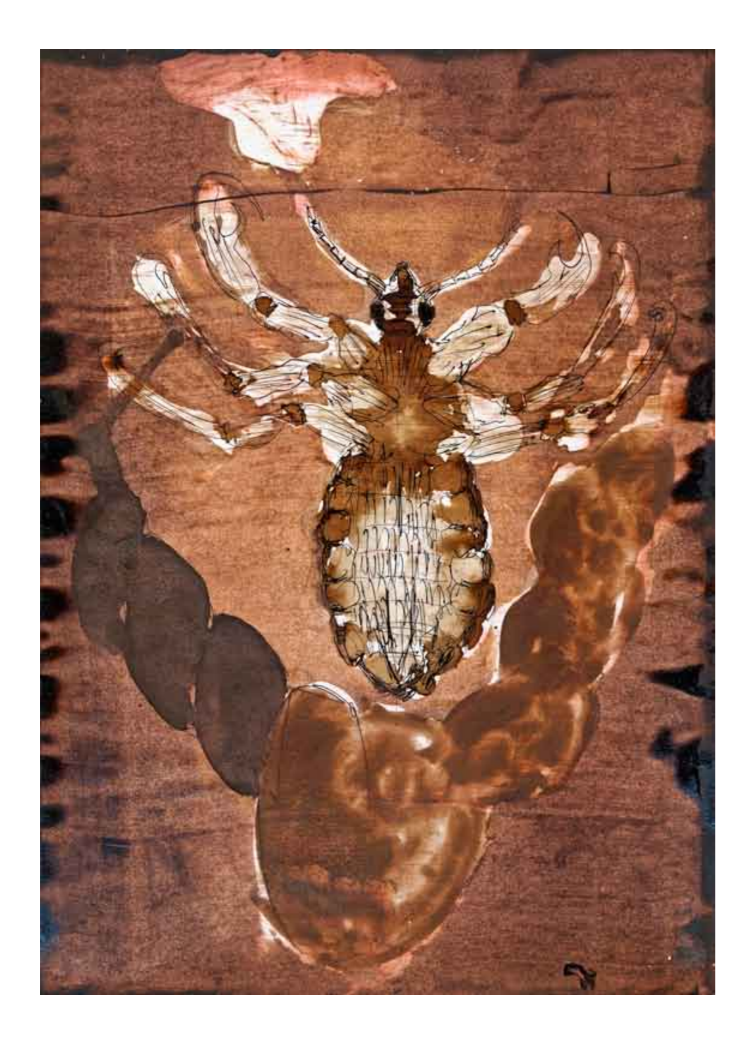










































#### Boundaries

The relation between man and animal marks the boundary of an essential domain, in which historical inquiry must necessarily confront that fringe of ultrahistory which cannot be reached without making recourse to first philosophy. It is as if determining the border between human and animal were not just one question among many discussed by philosophers and theologians, scientists and politicians, but rather a fundamental metaphysicopolitical operation in which alone something like man can be decided upon and produced.

## Giorgio Agamben

Extract from: The Open, Man and Animal

### حدود

221

ترسم العلاقة بين الحيوان والإنسان حدود مجال رئيسى، مجال يتعين على البحث التاريخى، أن يواجه فيه بالضرورة تلك التخوم المتجاوزة للتاريخ، والتى لايمكن الوصول إليها بغير الركون إلى فلسفة أولى. أن الأمر يبدو وكأن تعيين الحدود بين ما هو انسانى وما هو حيوانى، ليس مجرد سؤال، ليس موضوعاً ما بين الموضوعات الأخرى التى طرحها فلاسفة ورجال لاهوت وعلماء وسياسيون، وإنما بالأحرى عملية تأسيس فكرية وسياسية، يمكن من خلالها وحدها أن يتم تقرير وإنتاج شىء ما مثل الإنسان.

# جورجو أجامبين

مقطع من كتاب: المفتوح، الإنسان والحيوان









**Crab** mixed media on paper, 35x50 cm, 2005

کابوریا خامات منتوعة علی ورق، ٥٠x٣٥ سم، ٢٠٠٥

**Squid** mixed media on paper, 100x70 cm, 2004





 Frog
 ففدع

 mixed media on paper, 35x25 cm, 1998
 ۱۹۹۸ سم، ۲۰x۳۰ سم، ۱۹۹۸

 Crab
 کابوریا

 mixed media on paper, 35x50 cm, 2005
 ۲۰۰۵ سم، ۲۰۰۵ سم، ۲۰۰۵ سم، ۲۰۰۵



**Snake and turtle,** after Japanese art mixed media on paper, 100x70 cm, 2014

ثعبان وسلحفاة، من الفن الياباني خامات منتوعة على ورق، ٧٠x١٠٠ سم، ٢٠١٤



**Crab** mixed media on paper, 35x50 cm, 2005

**کابوریا** خامات منتوعة علی ورق، ٥٠x٣٥ سم، ٢٠٠٥





**Lizards** mixed media on paper, 70x100 cm, 2007

سحلیتان خامات متنوعهٔ علی ورق، ۱۰۰۷۷۰ سم، ۲۰۰۷

**Fish** mixed media on paper, 35x25 cm, 1998



### Animals of strange appearance and shape

the appearance and shape of these animals is different to the familiar shape of the animals. I mention them in three groups, God willing. The first is a genus with a strange shape and appearance which God created at the ends of the Earth and in the islands of the sea, and includes Gog and Magog, whose number only God can count. One of them is half as tall as a grown man, and they have fangs like a lion, claws instead of nails, and a hairy spur. They do not die until they have a thousand offspring. Another genus is called *mansak*, and they live in the East, near Gog and Magog, and look like people. They have ears like the elephant, each ear like a cover, so when they sleep, they lie down on one ear and wrap themselves up in the other. Another genus is found in the mountains near the Gates of Alexander. They are very short, only five hands tall, with broad faces, and black skin with white spots. They climb trees and are not friendly with people. A species of them is found on Ranaj Island, and looks like a man, has wings, and flies. They can be white, or black, or green, and have a language of whistles, which only they understand.

> The Learned Imam Zakaria bin Mohammed bin Mahmoud al-Qazwini Extract from: The Wonders of Creation

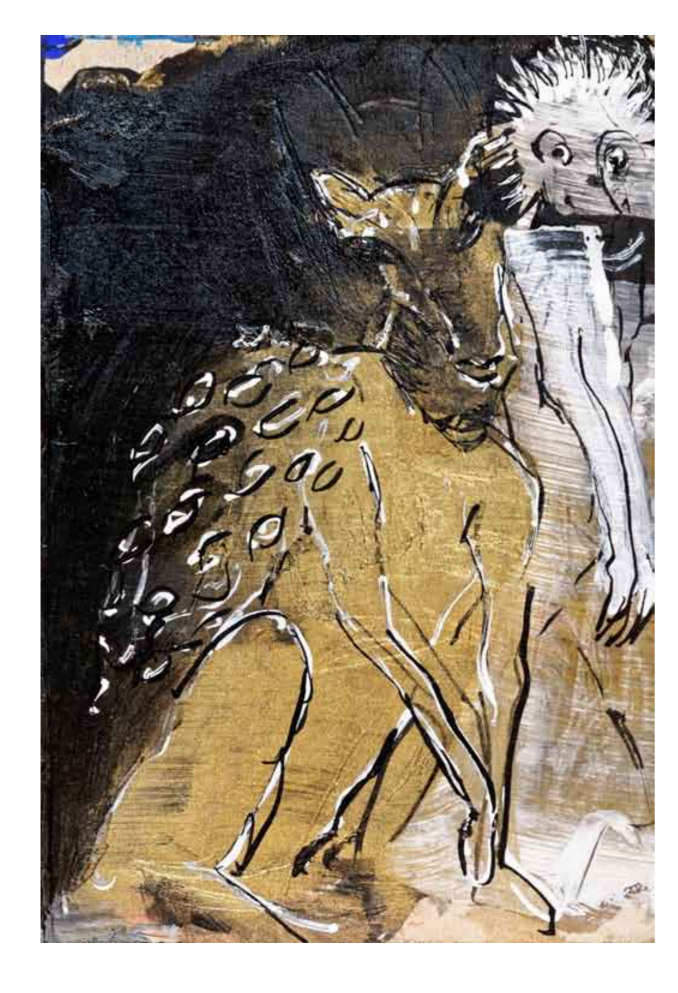
# حيوانات غريبة الصور والأشكال

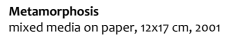
وهي حيوانات تخالف صورها وأشكالها أشكال الحيوانات المعهودة، أذكرها في ثلاثة اقسام إن شاء الله تعالى. القسم الأول أمم غريبة الأشكال والصور خلقها الله تعالى في أكناف الأرض وجزاير البحر، منها يأجوج و مأجوج، وهم أمم لا يحصيهم غير الله كثرة، طول أحدهم نصف قامة رجل مربوح، ولهم أنياب كأنياب السباع ومواضع الأظفار مخالب، ولهم هلب عليه شعر قالوا لا يموت أحدهم حتى يرى من نسله ألفاً، و منها أمم يقال لها منسك، وهم في جهه المشرق بقرب يأجوج ومأجوج على صورة الناس، ولهم آذان كآذان الفيلة، كل أذن مثل كساء، إذا ناموا، افترشوا إحدى الاذنين والتحفوا بالأخرى، ومنها أمم في بعض الجبال بقرب سد الإسكندر، وفيها نقط بيض، يستوحشون من الناس وغيرهم، ويتسلقون الأشجار ولا يستأنسوا بالناس، ومنها أمة بجزيرة الرانج،على صورة الإنسان ولهم أجنحة يطيرون بها، وهم بيض وسود وخضر، لهم كلام يشبه ولهم أجنحة يطيرون به ويفهمونه ولا يفهمه غيرهم.

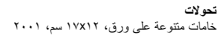
الأمام العالم: زكريا بن محمد بن محمود القزويني مقتطف من كتاب: عجائب المخلوقات وغرايب الموجودات







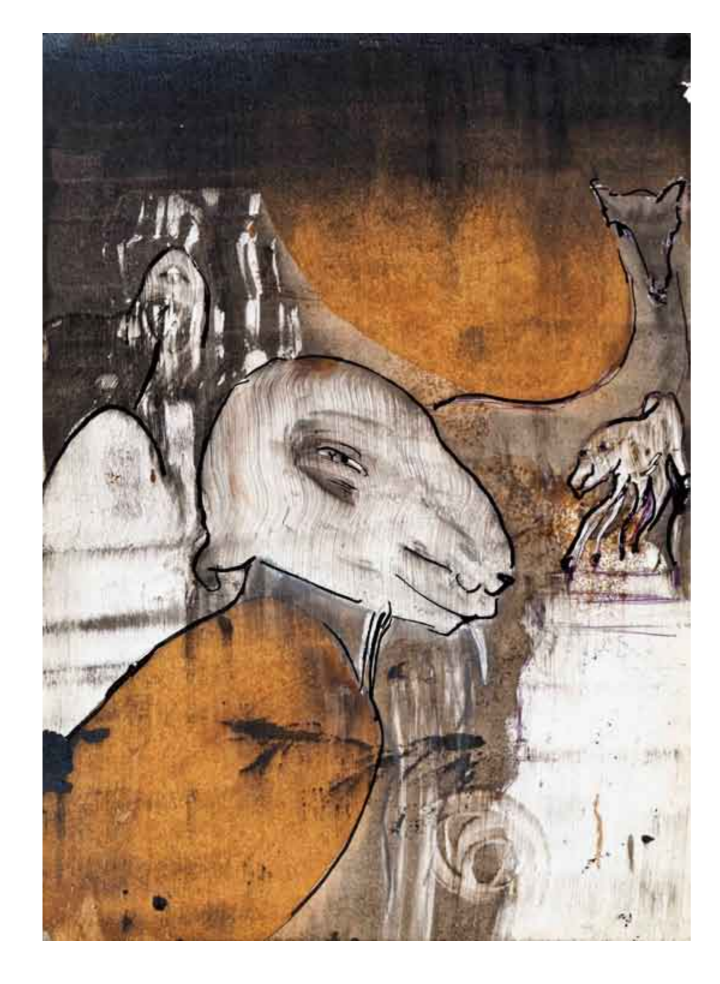


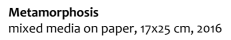


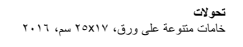


**Metamorphosis** mixed media on paper, 25x17 cm, 2016

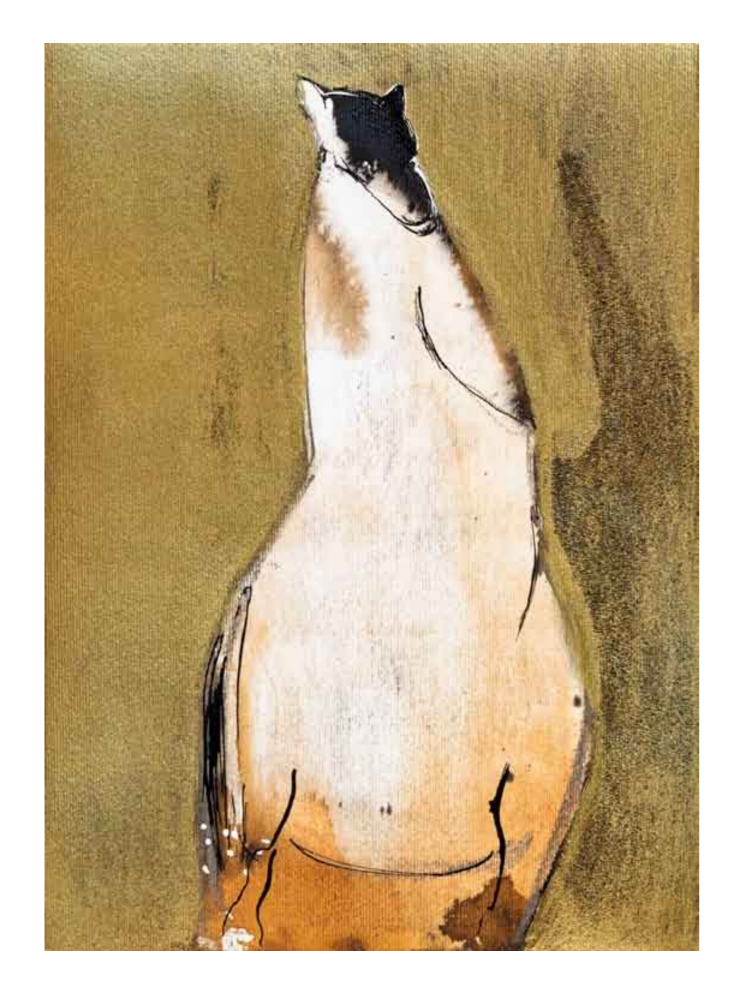
تحولات خامات منتوعة على ورق، ١٧x٢٥ سم، ٢٠١٦









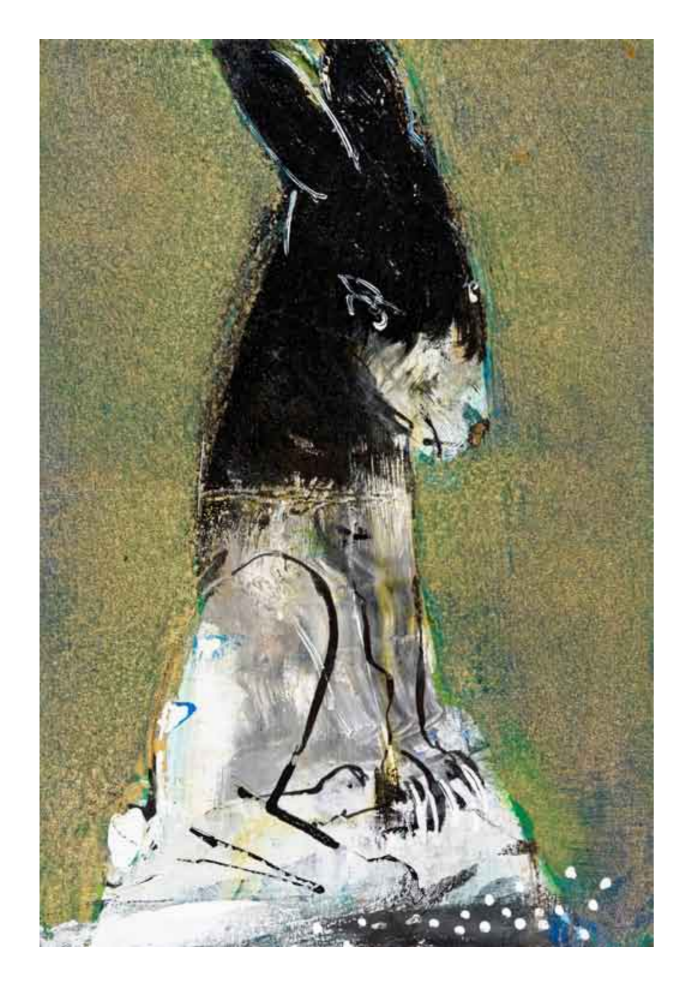


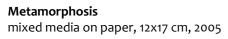


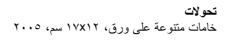
**Metamorphosis** mixed media on paper, 17x25 cm, 2016

**تحولات** خامات منتوعة على ورق، ٢٥Χ١٧ سم، ٢٠١٦

**Metamorphosis** mixed media on paper, 17x12 cm, 2001

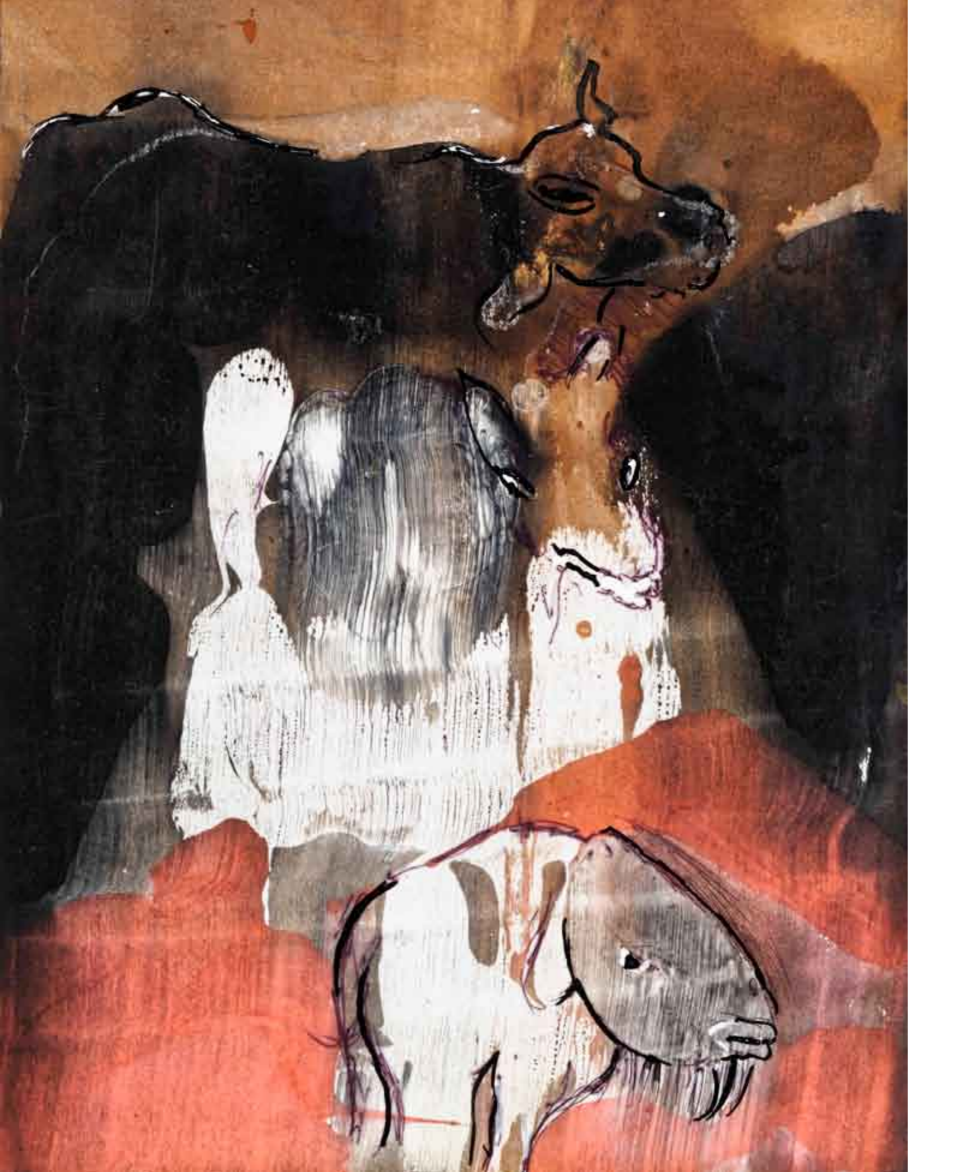








**Metamorphosis** mixed media on paper, 25x17 cm, 2016





Detail from: **Metamorphosis** (on the left)

**Metamorphosis** mixed media on paper, 17x25 cm, 2016 تفصيل من: إحدى لوحات التحولات (على اليسار)

تحولات خامات متنوعة على ورق، ٢٥Χ١٧ سم، ٢٠١٦



#### **Basic conflict**

In our culture, the decisive political conflict, which governs every other conflict, is that between the animality and the humanity of man. That is to say, in its origin Western politics is also biopolitics. If the anthropological machine was the motor for man's becoming historical, then the end of philosophy and the completion of the epochal destinations of being mean that today the machine is idling.

What is man, if he is always the place—and, at the same time, the result—of ceaseless divisions and caesurae? It is more urgent to work on these divisions, to ask in what way—within man—has man been separated from non-man, and the animal from the human, than it is to take positions on the great issues, on so-called human rights and values.

Giorgio Agamben

Extract from: The Open, Man and Animal

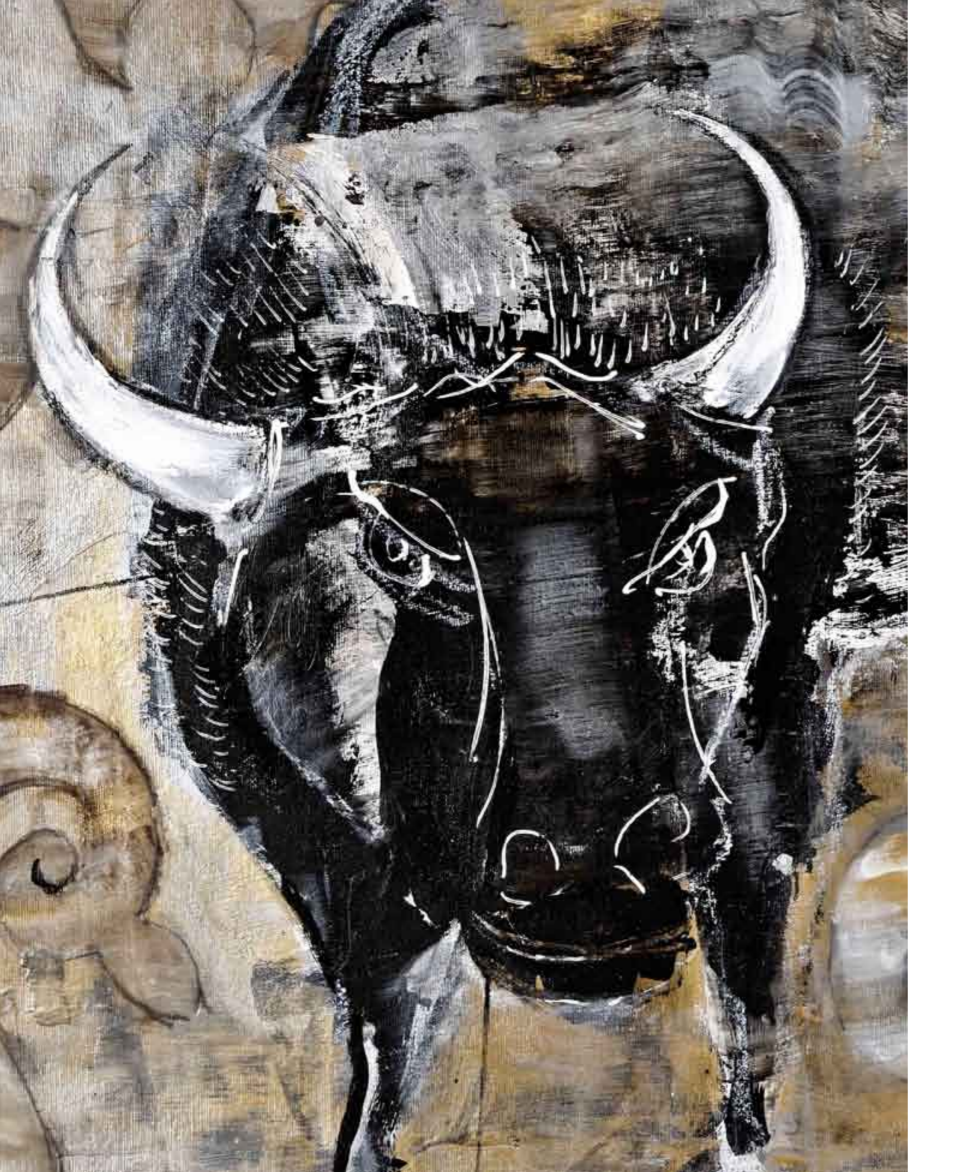
# قاعدة الصراع

فى ثقافتنا الإنسانية بطول تاريخها وحتى يومنا هذا، يشكل الصراع بين الإنسان والحيوان قاعدة الصراع السياسي الحاسم، إنه الصراع الذى ولده الفصل بين إنسانية وحيوانية الكائن البشرى، أى بين ماهو إنسانى وما هو حيوانى، لقد انفصل الإنسانى عن الحيوانى، وانفصل ما هو حيوانى فينا عن ما هو إنسانى. وهذا يدعونا الآن وبشكل ملح لتامل المسار والطريقة التى تم بها هذا الانفصال؛ لنجد إجابة على الأسئلة الكبرى ولتحديد موقف يخصنا الآن تجاه القيم التى نتبناها، وتجاه ما نسميه حقوق الإنسان.

جورجو أجامبين مقطع من كتاب: المفتوح، الإنسان والحيوان









From the **Taurus assemblage** mixed media on paper, 70x50 cm, 2016

Left: detail from the Taurus assemblage

من **لوحة الثيران التجميعية** خامات منتوعة على ورق، ٥٠x٧٠ سم، ٢٠١٦

على اليسار تفصيل من: لوحة الثيران التجميعية





From the **Taurus assemblage** mixed media on paper, 70x50 cm, 2016

من: لوحة الثيران التجميعية خامات منتوعة على ورق، ٥٠x٧٠ سم، ٢٠١٦















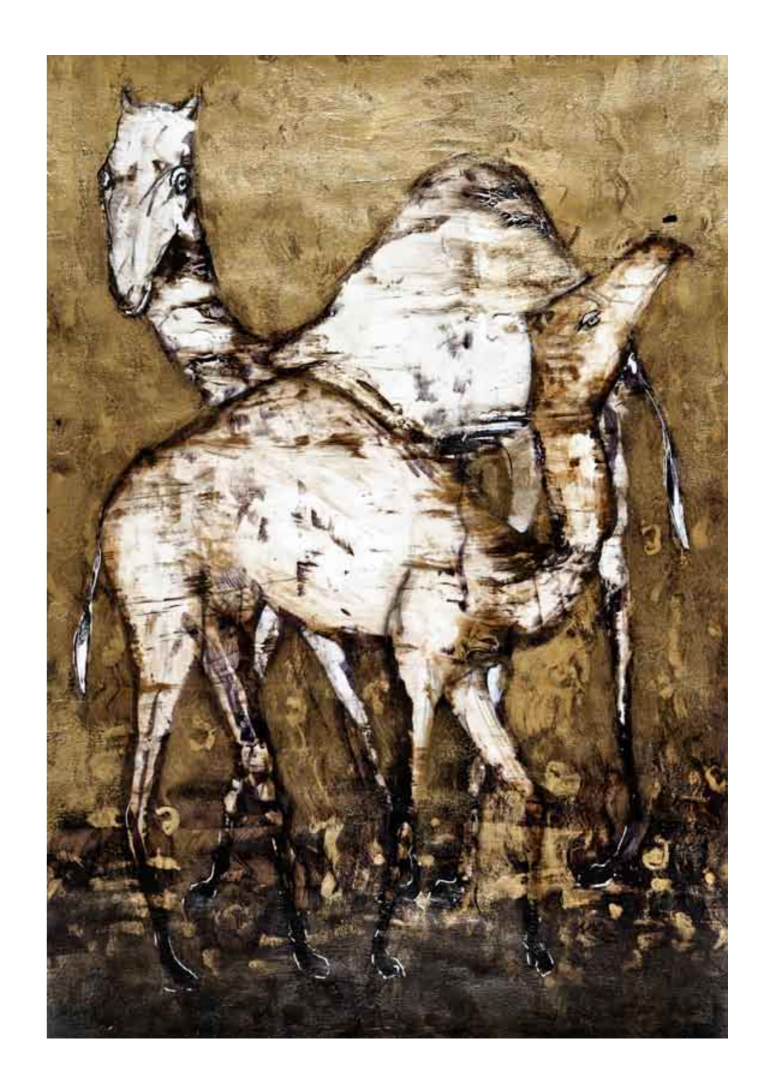












Right: **Camels** mixed media on paper, 50x70 cm, 2016

Pages 258 & 259: **Camels of El-Wasity** mixed media on paper, 70x50 cm, 2016

على االيمين: **جمل وابنه** خامات متنوعة على ورق، ٧٠x٥٠ سم، ٢٠١٦

صفحة ۲۰۸ و ۲۰۹: **جمال الواسطي** خامات منتوعة على ورق، ٥٠x٧٠ سم، ٢٠١٦









Top & left: from the **Camels assemblage** mixed media on paper, 70x50 cm, 2016

Pages 262 & 263: Camels assemblage (16 pieces) mixed media on paper, 280x200 cm, 2016

أعلى ويسار: من **لوحة الجمال التجميعية** خامات منتوعة على ورق، ٥٠x٧٠ سم، ٢٠١٦

صفحة ۲۲۲ و۲۲۳: لوحة تجميعية للجمال (۱۲ قطعة) خامات متنوعة على ورق، ۲۰۰۲۲۸ سم، ۲۰۱۲

































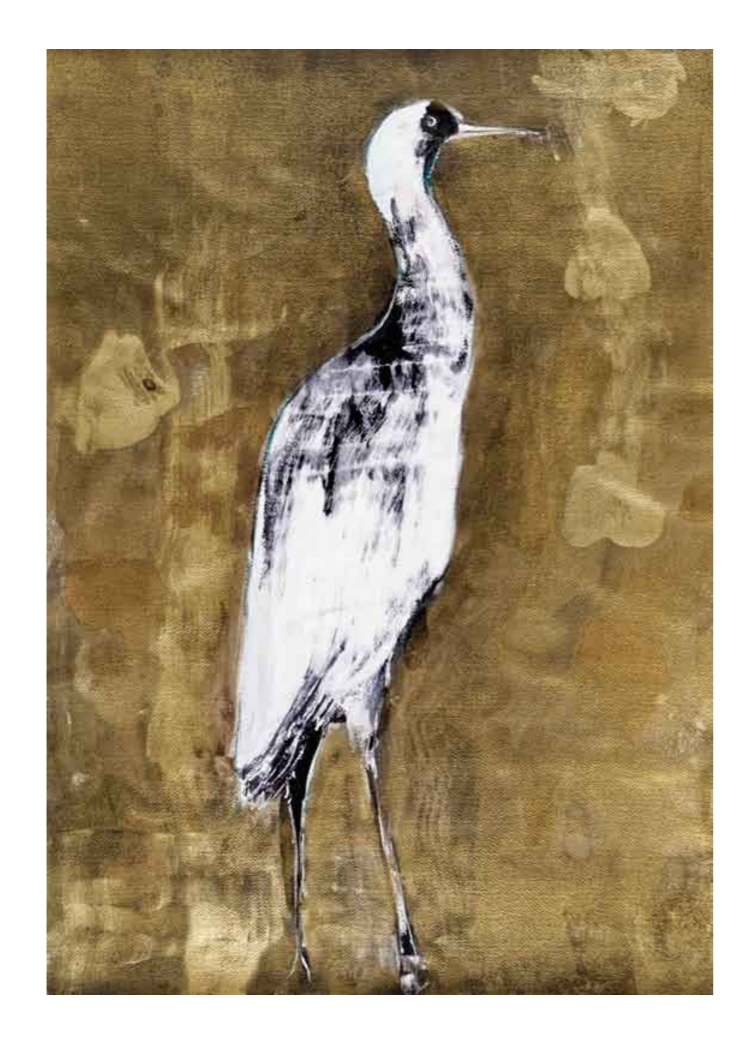


Pages from 265 to 272: from the **Ibis assemblage** mixed media on paper, 50x70 cm, 2014

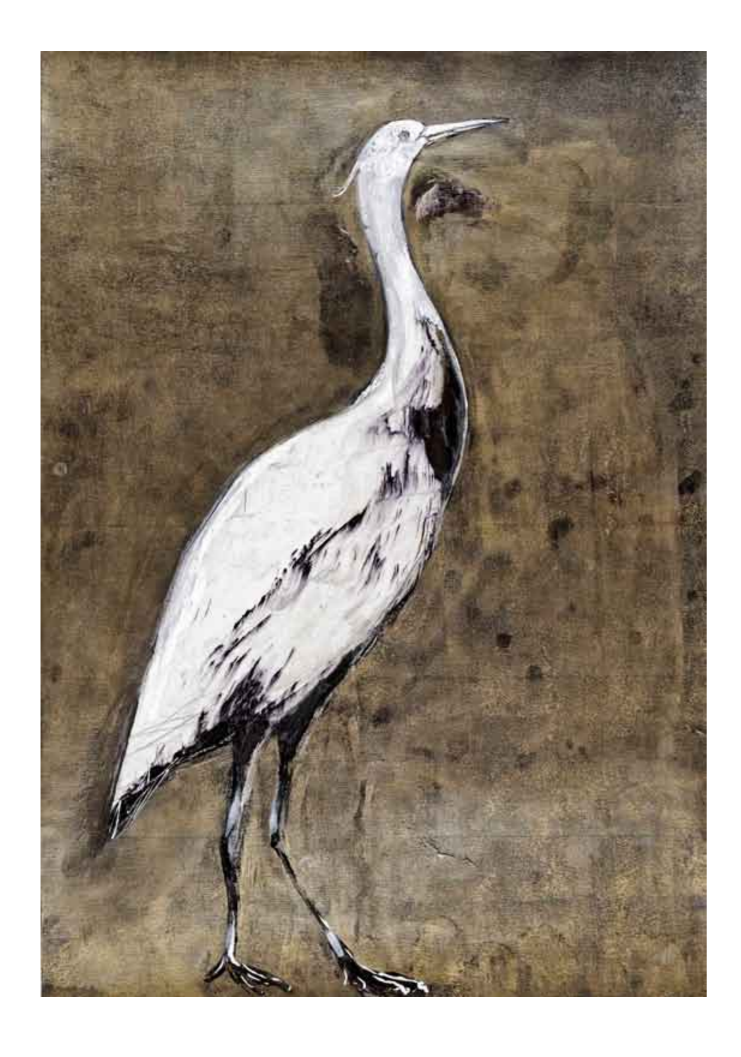
Page 273: **Ibis assemblage** mixed media on paper, 150x210 cm, 2014

الصفحات من ٢٦٥ إلى ٢٧٢: تفاصيل من لوحة طائر أبو قردان التجميعية خامات منتوعة على ورق، ٧٠٨٥٠ سم، ٢٠١٤

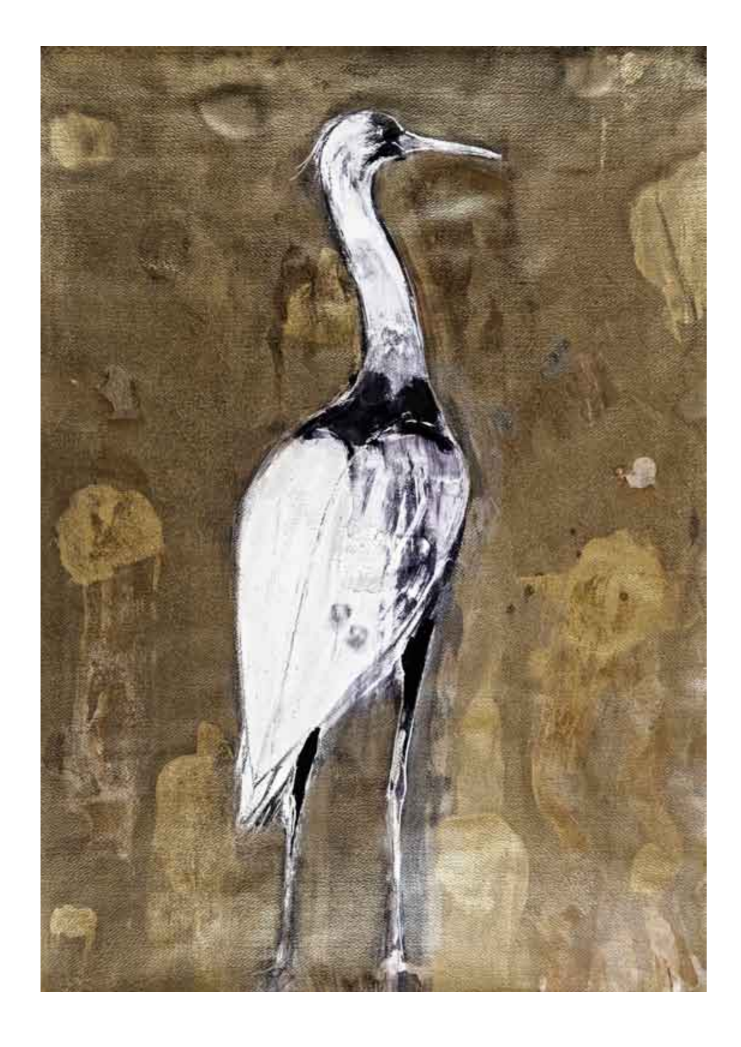
صفحة ۲۷۳: لوحة تجميعية لطائر أبو قردان خامات منتوعة على ورق، ۲۱۰x۱۰۰ سم، ۲۰۱۶



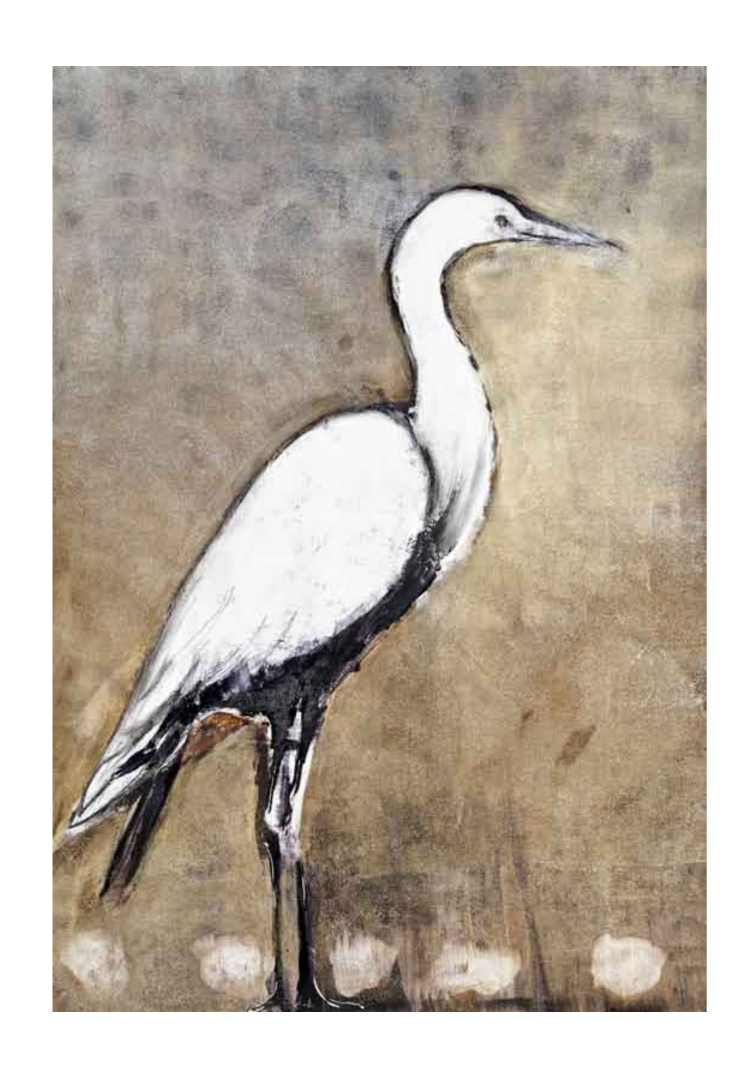
















### Status of animals

Take a hare running from one corner of a room to another. I think this hare can achieve more for the political development of the world than a human being. By that I mean that some of the elementary strength of animals should be added to the positivist thinking which is prevalent today. I would like to elevate the status of animals to that of humans.

Joseph Beuys
Extract from the lecture *Social sculpture*, 1993



275

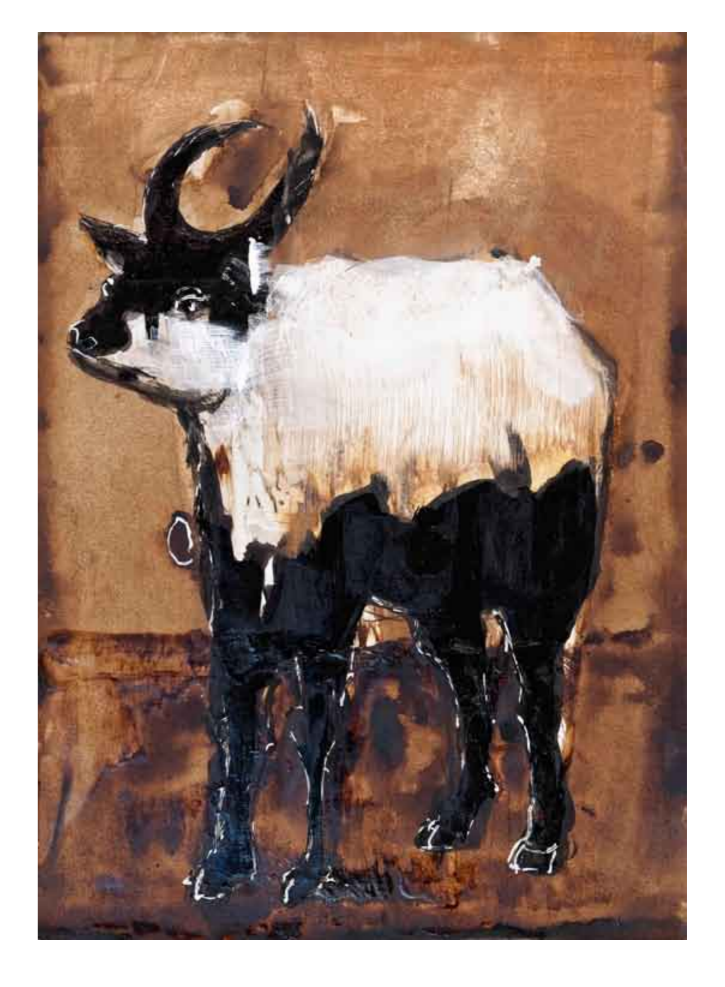
# قدر الحيوان

"إذا أخذنا كمثال أرنباً يقفر من من أحد أركان الغرفة إلى الركن الآخر، أعتقد أن هذا الأرنب يستطيع أن يساهم في تطورنا السياسي بنصيب أكبر مما ينجزه كائن بشرى. وأقصد بذلك أهمية أن تضاف القوة البدائية للحيوانات إلى التفكير المنطقى الذي يسيطر علينا في يومنا هذا. أود أن أرفع من قدر الحيوان ليتساوى بالبشر."

**جوزيف بويز** مقطع من محاضرة بعنوان *نحت المجتمع*، ١٩٩٣





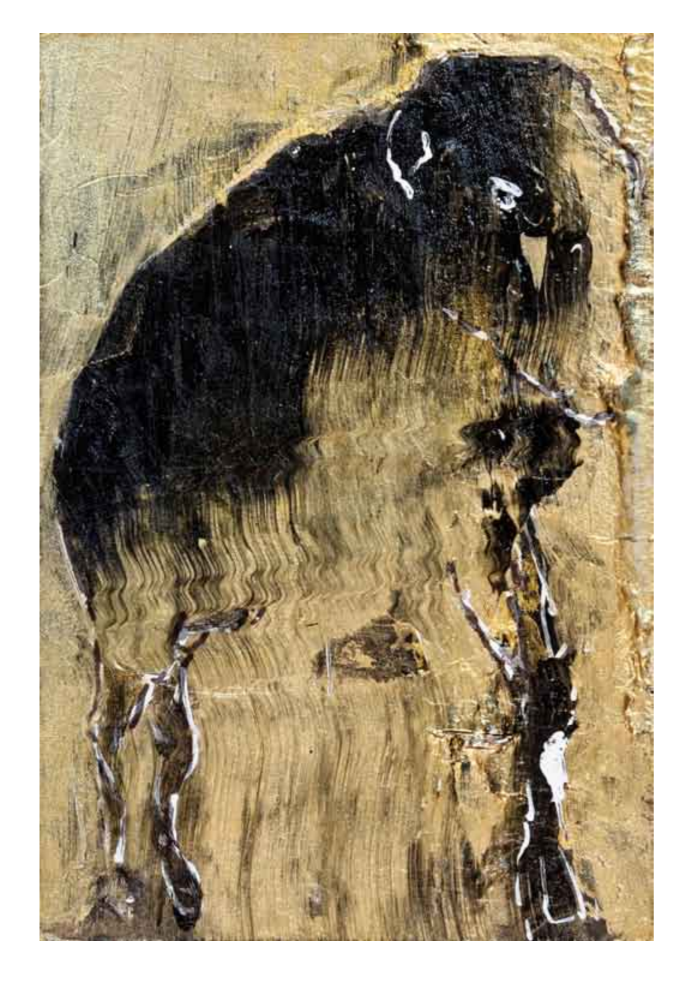


 Fighting dogs

 mixed media on paper, 25x17 cm, 2016
 ۲۰۱٦ سم، ۱۷x۲۱ سم، ۱۷x۲۱ سم ۲۰۱۳

 The calf
 العجل

 mixed media on paper, 25x35 cm, 1998
 ۱۹۹۸ سم، ۳٥x٢٥ سم، ۳٥x٢٥ منتوعة على ورق، ٥٢x٥٠ سم، ١٩٩٨



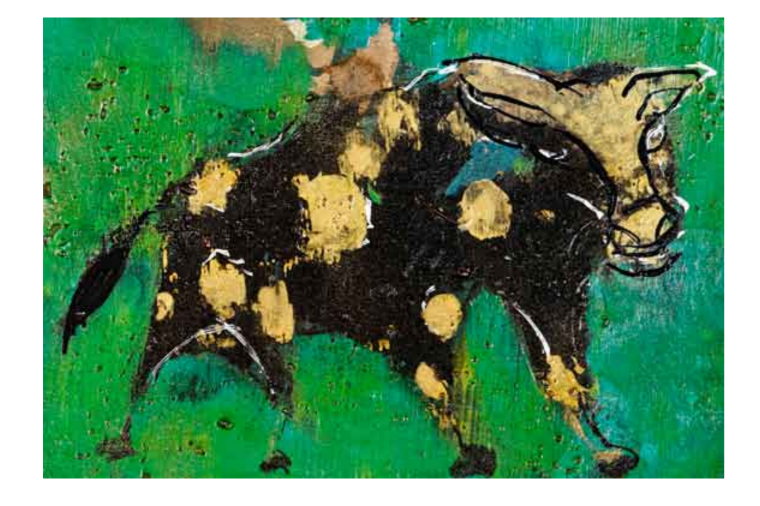
**Primitive buffalo** mixed media on paper, 12x17 cm, 2007

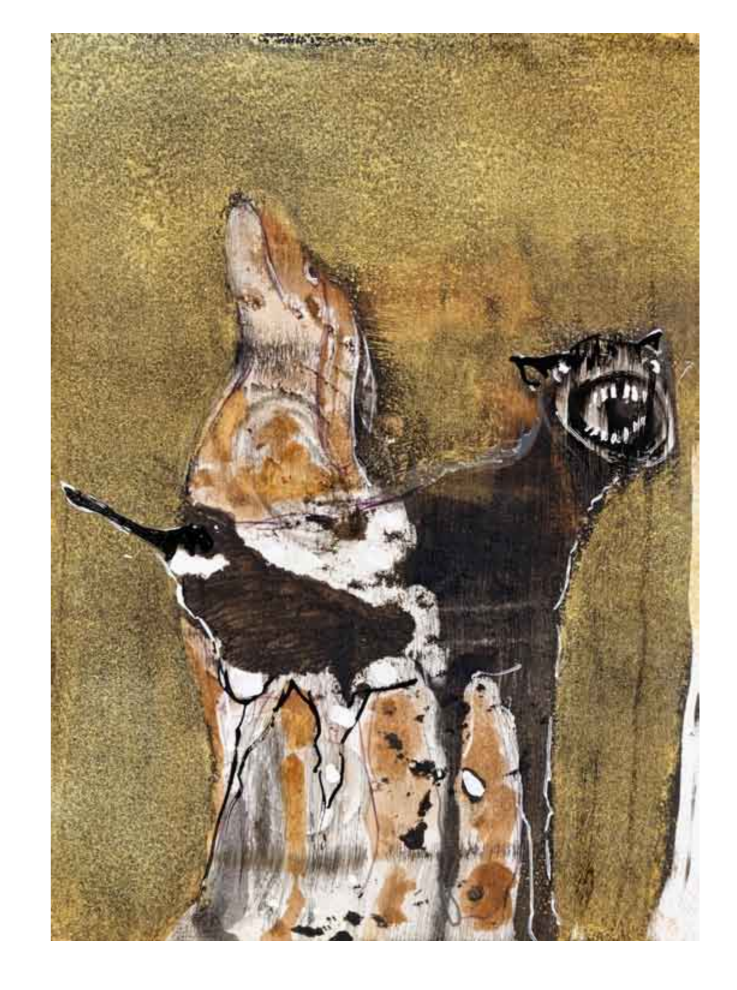
**جاموس بدائي** خامات متنوعة على ورق، ۱۷X۱۲ سم، ۲۰۰۷



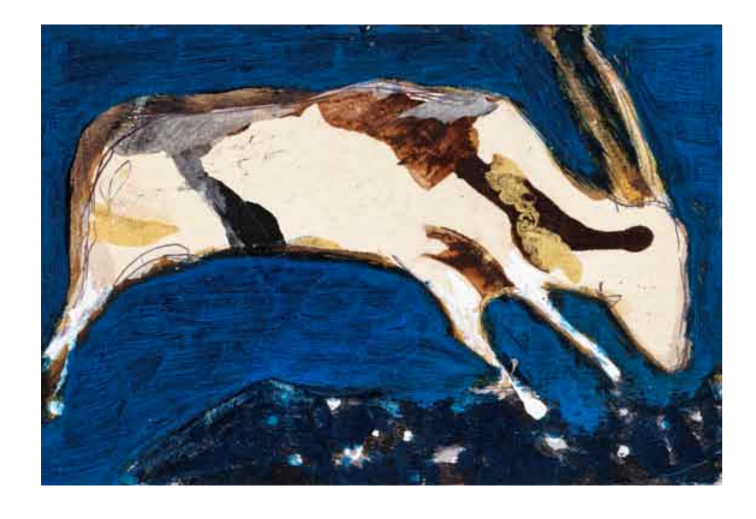
**Romantic animal** mixed media on paper, 17x12 cm, 2002

حیوان رومانسي خامات متنوعة علی ورق، ۱۲۲۱۷ سم، ۲۰۰۲



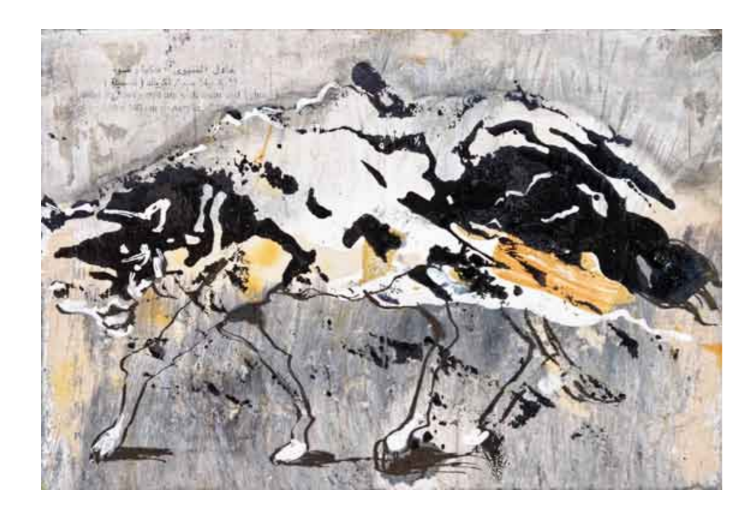


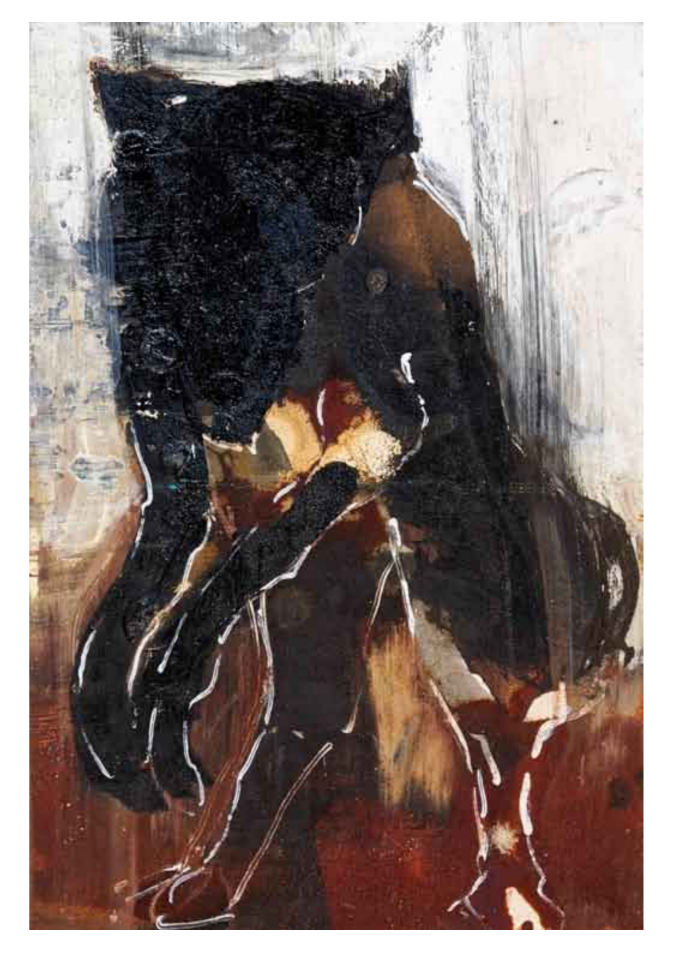
Barking dogsmixed media on paper, 17x25 cm, 2016۲۰۱٦ سم، ۲۰۲۱ سم، ۲۰۲۱ مسم ۲۰۲۱ کامات منتوعة على ورق، ۲۰۲۱ سم، ۲۰۲۱ میں ۲۰۲۱ می



وعل خامات متنوعة على ورق، ١٢x١٧ سم، ٢٠٠٠







Fox mixed media on paper, 17x12 cm, 2005 منتوعة على ورق، ١٢x١٧ سم، ٢٠٠٥ منتوعة على ورق، ١٢x١٧ سم، ١xx١٧ س

Hyenaفبيعmixed media on paper, 12x17 cm, 2005۲۰۰۵ سم، ۱۷x۱۲ سم، ۱۷x۱۲ سم ۱۷x۱۲



**Water creatures** mixed media on paper, 12x17 cm, 2006

کائ**نات الماء** خامات متنوعة على ورق، ۱۷X۱۲ سم، ۲۰۰٦



**Talking animals** mixed media on paper, 17x12 cm, 2005

حیوانات تتحاور خامات متنوعة علی ورق، ۱۲۲۱۷ سم، ۲۰۰۵







**Two baboons** mixed media on paper, 17x25 cm, 2017

**قردان** خامات متنوعة على ورق، ۲۷x۱۷ سم، ۲۰۱٦



ا**لقطیع** خامات منتوعة علی ورق، ۲۰۲۲ سم، ۲۰۱۲





Advice mixed media on paper, 17x12 cm, 2007



**Hidden dog** mixed media on paper, 17x12 cm, 2005

Pages 296 & 297: **The herd** mixed media on paper, 25x17 cm, 2016

کلب یختفی خامات منتوعهٔ علی ورق، ۱۲X۱۷ سم، ۲۰۰۵

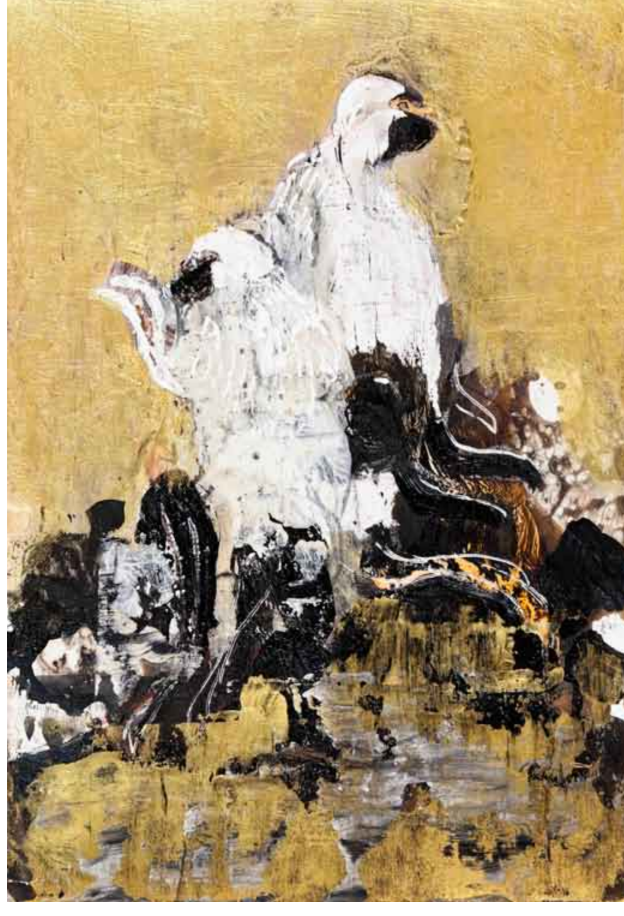
صفحة ۲۹۲ و۲۹۷: ا**لقطيع** خامات منتوعة على ورق، ۱۷X۲۰ سم، ۲۰۱٦



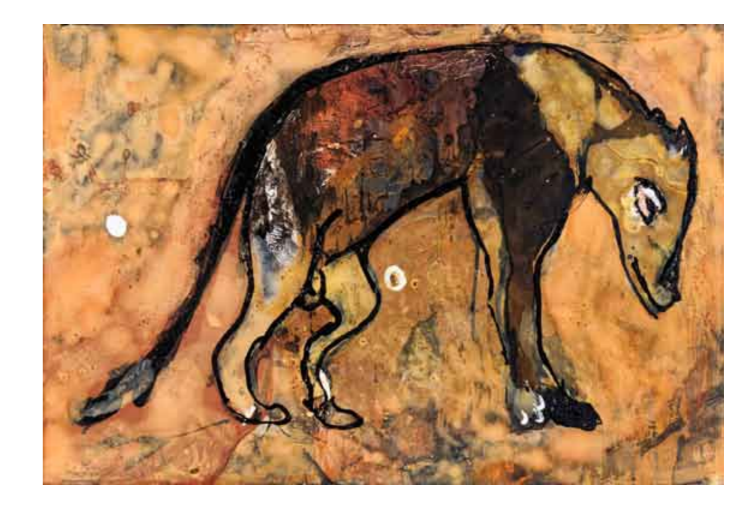
**Bear looking at the sky** mixed media on paper, 25x35 cm, 1998

**دب ینظر الی السماء** خامات منتوعة علی ورق، ۳٥x۲٥ سم، ۱۹۹۸





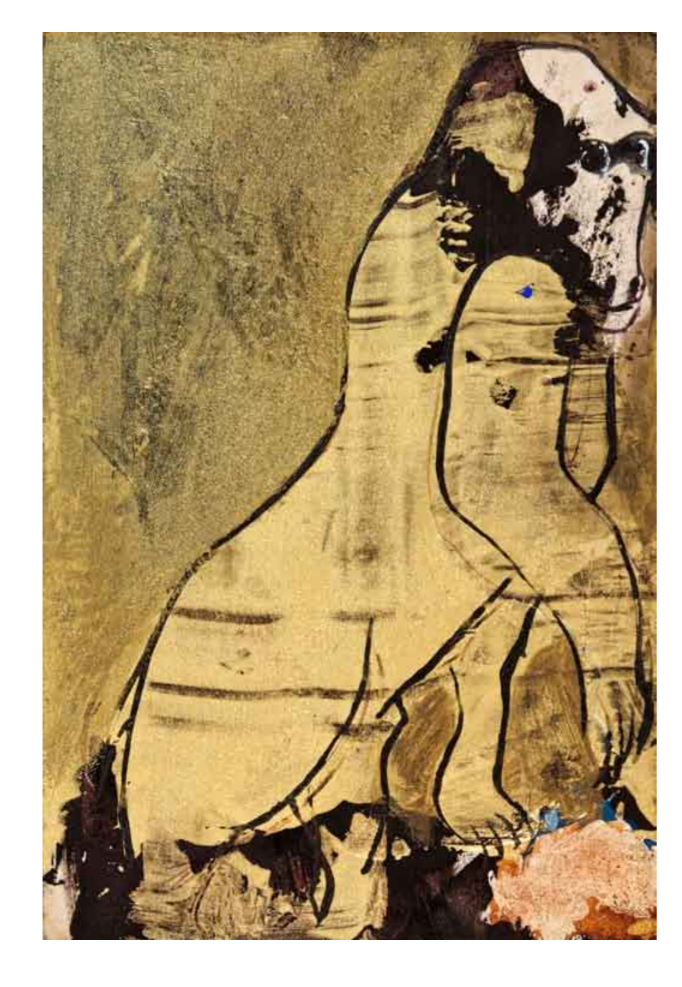


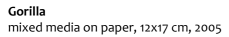


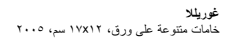
Two baboons mixed media on paper, 17x25 cm, 2016

**قردان** خامات متنوعة على ورق، ٢٥Χ١٧ سم، ٢٠١٦











Detail from: Gorilla mixed media on paper, 12x17 cm, 2005



The beginning of things curves over their end and their end longs to rise to the heights.

From the heights of Heaven to the centre of Earth all is one world, or like one city, or like one animal, or like one man.

### Brethren of Purity

Extract from: The Epistles of the Brethren of Purity
Chapter on the genesis of animals, epistle 9

«إن أول الأشياء منعطف على آخرها، وإن آخرها متطلع إلى الإرتقاء إلى أعلاها. من أعلى الفلك المحيط إلى منتهى مركز الأرض. وإنها كلها عالم واحد، أو كمدينة واحدة. أو كحيوان واحد، أو كانسان واحد.»

**إخوان الصفاء** مقطع من: رسائل إخوان الصفا الرسالة التاسعة: فصل في تكوين الحيوانات



1<del>4</del>

الحلم - إدراكاً غامضاً بأننا نحلم، وأعتقد أن الفن المدهش كله ينبع من هذه المنطقة التي يبرع الفنان حال دخوله إليها في لحظة الإبداع، بالغوص من سطوح الوعي إلى أعماق اللا وعي، من الواقع المادي الضيق إلى رحابة الحلم في الحلم.

خطر لي كل ذلك وأنا «أحس» بفارق واضح بين لوحات عادل السيوي عما يسمى «الحيوانات» وبين اللوحات العديدة التي شاهدتها عن الحيوانات لفناني الكلاسيكية الحاذقين في التصوير، وحتى الواقعية الجديدة أو الواقعية الفائقة، التي تبهر عيوننا فنهتف «ياه .. كأنها طبق الأصل»، لكنها لا تبعث فينا هذا الشعور بالسحر، تلك «اللحظة السحرية» التي يعرفها غاي ليون بليفير في كتابه «السحر والطب والمعجزة» بأنها «النقطة التي يتوقف عندها المجهود الواعي لتهيمن الطبيعة العجائبية». والعجائبية هنا ناتجة من إبداع تلك الخافية المدهشة التي تحدثنا في أحلامنا بالرموز والإيحاءات، ممتلكة منطقها الخاص عميق الأثر الشعوري فينا، والعصي على التفسير في آن، من هنا تنتابنا الحيرة تجاه أحلامنا، التي هي شذرات من مشاهد، ألاحظ أن خلفياتها غامضة وغائمة وغير محددة مقارنة بحركة الشخوص والأحياء التي تمور – بصمت – أمام تلك الخلفية، أو الستارة، وهي ملاحظة لافتة في كل أو معظم لوحات كائنات عادل السيوي السحرية تلك عن «الحيوانات»، اللهم الملون، وهي هنا «الحيوانات» والأحذية، والفراشات، فهي واقعية التأثير برغم لا حَرفية تشكيلها، أليس هذا ما ترينا أياه الأحلام؟

وكما الأحلام الملونة، المبهجة منها خاصة، فإن ما أثار انتباهي المشدوه بهذه اللوحات هو هذا التلوين الشفاف عالي الوضوح في آن، كأنها رسوم بألوان أثيرية على زجاج أثيري، وقد أضاف عادل في هذه المرحلة، علو الوضوح (إذا جاز أن تكون هذه ترجمة لتعبير high resolution التي نستخدمها في أيامنا كثيرا إشارة إلى الشاشات الملونة الحواسيب وأجهزة التلفزيون والهواتف النقالة) مع الفارق بين آلية ما هو تقني وحياة ما هو فني، ودون سطوع ضوئي في الألوان المبهجة التي تعكس الجدة اللطيفة، نقلة أراها فارقة مقارنة بألوان لوحات « نجوم عمري» لعادل السوي التي توحي بالقدم الدافئ، هنا تقنية جديدة وشخوص جُدد برغم أنتمائهم جميعاً لروح الفنان نفسه، هنا وضوح لوني فرح بعذوبة لافتة وتواضع ثمين، أما الظلال فكانت في دكنتها التي تحاول «تجسيم التلوين» تتسق مع تقنية التلوين ذاتها، فهي ليست مغرقة في الدكنة عند الحواف والحنايا لإبراز الملامح، بل خفيفة ومختزلة تذكرني برسوم الأطفال، وبالرسوم الملونة في المخطوطات الني أن كل الأطفال يولدون فنانين، والمعضلة تكمن في كيفية الاحتفاظ بهذا الطفل فيها إلى أن كل الأطفال يولدون فنانين، والمعضلة تكمن في كيفية الاحتفاظ بهذا الطفل الفنان داخل الإنسان بينما يكبر.

أما خطوط تحديد التكوينات، الشخوص، الكائنات، فكانت مقتصدة إلى أبعد حدود الطزاجة، تذكرني أيضا برسوم الأطفال الذين يعبرون تشكيلياً عن الرسم – على سبيل المثال بدائرة لها رموش، وعن البيت بمربع أو مستطيل كبير مرصع بمربعات أو مستطيلات أصغر داخله تشير إلى الأبوات والنوافذ. هنا أيضا في رسوم السيوى لتلك الكائنات ذلك

السحر الطفولي في رؤية هذه الكائنات، ذلك البعد الثاني الذي يبعث فينا الإحساس بالسحر. وثمة رافد آخر ساحر، هو هذه «الأناقة المبهجة العطوف» التي وضح تجليها في ثياب بطل سباعية الكائن برأس الماعز، وهي الأناقة المبهجة العطوف ذاتها، التي تشع بها كل لوحات هذا المُنجَز الفني الكبير. ومن المدهش أنني أجد تعريف عالم بيولوجي يتهادى نحوي في محاولة الإمساك بهذا الإحساس بالسحر، وهو وإن كان يتكلم عن «العالم الحقيقي» تبعاً للفهم العلمي الإمبيريقي، إلا أنني أراه ينطبق على «العالم الفني» الذي يبدعه الإنسان الفنان أنعكاساً لـ «العالم الحقيقي» الذي هو هنا ما يسمونه «الحيوانات»، يقول «ريتشارد دواكنز» - بغض النظر عن أرائه التي نتفق أو نختلف معها - في كتابه «سحر الواقع»: «إن العالم الحقيقي، طبقا للفهم العلمي، يمتلك سحراً نابعاً من داخله - هذا الذي أسميه السحر الشاعري: الجمال المُلهم الذي هو كله سحر متزايد»، وتلك الكائنات عالم حقيقي لا ينتبه لحضوره قويً الإيناس، وغيابه قوي الوَحشة، إلا فنان حقيقي، وهو عالم ساحر أهتف له بالهتاف ذاته الذي أطلقه دوكنز: «ذلك السحر المختلف عن سحر الخوارق أو الخدع - بساطة تماما - هو مدهش، مدهش وحقيقي. مدهش لأنه حقيقي»، وهو هنا إدهاش الحقيقة بيساطة تماما - هو مدهش، مدهش وحقيقي. مدهش لأنه حقيقي»، وهو هنا إدهاش الحقيقة الفنية في تلك الكائنات. كائنات عادل السيوي السحرية.

محمد المخزنجى: كاتب وأديب مصرى بارز مقيم بالقاهرة، ولد بالمنصورة سنة ١٩٤٩، ودرس الطب فى جامعتها، تخصص فى الطب النفسي بأوكر انيا. له أهتمامات واسعة وعميقة بقضايا البيئة والطاقة، وهو مولع بتأمل الحياة الفطرية، وتتعكس هذه الإهتمامات فى العديد من كتبه وخاصة فى كتابه القصصى "حيوانات من أيامنا."

## كائنات عادل السيوي السحرية

بقلم محمد المخزنجي

لم أتخيل أن ما در جنا على تسميته «الحيوانات» سيكون ضيف الشرف المهيمن على لقائنا بعد سنوات لم ير فيها أحدنا الآخر ، بر غم أن كلا منا لم ينقطع و جدانيا عن استحضار صاحبه كلما تردد الاسم في أبهاء الذاكرة، أو في الواقع الثقافي المصرى الذي نتحرك فيه. وهذا ما تيقنت من وجوده لدى عادل في الدقائق الأولى من اللقاء، بقدر ما كنت متيقنا من وجوده لديَّ. كان هناك منطق ما في أن أحمل له نسخة من كتابي «حيوانات أيامنا»، لكن هذا المنطق لا يمكنه تفسير متوالية الاكتشافات في جديد عادل السيوى، الحياتية والفنية، التي لم أكن أعرف شيئاً عنها، والتي جعلت للحيوانات هذا الحضور المهيمن علينا في ذلك المساء. إخترت أن أهديه نسخة من كتابي «حيوانات أيامنا» ليس لأنه بنصوصه يستلهم وجود هذه الكائنات ككاشف عن تر اجيديا الصراع البشري في أيامنا، كما أحسب، ولكن لأنه كتاب مُدجج برسوم عالية للفنان الكبير محمد حجى، فهو كتاب في الفن التشكيلي، إضافة لنصوصه الأدبية، يليق إهداؤه لصديق، فنان تشكيلي رفيع المقام ومثقف حقيقي. ولا يمكن أن تكون هذه البادرة وحدها هي نقطة البداية التي استتبعت جذب نقاط أخرى تتعلق بالحيوانات في عالمه، صنعت قوسا صار دائرة مفعمة بوجود ورسوم وسيرة «الحيو انات»، لأن النقاط التي تو الي ظهور ها، كانت موجودة أصلاً في عالم الصديق الفنان دون أن أعلم بوجودها، وهو ما جعلني مدهوشا بعد تلك الزيارة، وأستدعي في نفسي تلك العبارة من المأثور الصيني القديم التي تقول عن الخوارق، أو الأعاجيب، أو الصُدَف: «إنها ليست معجزات، بل قوانين لم تُكتشف».

في السابعة والنصف مساء التقينا في مرسمه بوسط البلد، سلمنا وتعانقنا عند المدخل هاتفين كأنما معا «والله زمان» «آه والله زمان»، وإذا بين أقدامنا قط يرفع رأسه محدقا فينا بدهشة وفضول! بداية حية لوجود تلك الكائنات في لقائنا. ويعرفني عادل بالمتطلع الصامت: «ميرو»، وعندما جلست في أحد الفوتيهات العائد طرازها إلى زمن أليف مضى، وجدت «ميرو» يقعي على الأرض بقربي، رافعاً وجهه ومحدقاً في بإمعان، فانتبهت إلى شيء غير عادي في عينيه، كانت الحدقتان متوسعتين للغاية، أخبرت عادل بملاحظتي، فأجابني: «خايف»! ومم هو خائف؟ تساءلت وإذا بالإجابة قصة تجعلني أتذكر وأردد قولاً بلاغياً عجيباً قرأته في كتاب عن الفيزياء الحديثة يؤكد: «الوجود لا يتكون من ذرات بل من قصص»، ومن قصة «ميرو القط»، أكتشف أن عادل كان دقيق التصويب عندما منحه اسم «ميرو الرسام»، شاعر التجريديين بلوحاته ذات النثار الخلاب من الأشكال التي تبدو هندسية للوهلة الأولى ثم بالإمعان يتكشف الشعر في تكوينها وفي تشكيل اللوحة. فميرو

القط شاعر أيضاً، لكنه شاعر تم استنقاذه من الضلال في الشوارع، فهو في الأصل قط شوارع، جاءت به سيدة كرست نفسها لإنقاذ مثله من الكائنات الموهوبة المهانة، ثم بعد تنظيفها واستخراج القدر الكافي من التهذيب داخلها، تسلمها لمن تأتمن أنه سيواصل إخراج هذه الكائنات من مهانة الماضي، واستخراج مواهبها الخبيئة. وكان عادل السيوي أحد من استأمنته على هذا القط، وقد أثبت أنه يليق باسم ميرو، فهو شاعر على طريقته، مسكون بالقلق والحساسية البالغة للمتغيرات، ويحمل بين جوانحه ذكريات آلام شديدة مديدة، ذكريات خوف وألم وجوع لم تخفت داخله، وإن راح واقعه الجديد يهبه من يحاول محوها، إنسان فنان، أو فنان إنسان، وقد تيقنت في زيارات تالية، أن الفنان كان جديراً بالتقاط همسات القلق ونبسات حساسية الحيوان المفرطة، في الواقع، ومن ثم في الفن!

بتلك البداية خطا بنا ميرو القط في ذلك المساء أول خطوة إلى عالم الحيوانات! الخطوة الثانية جاءت في أعقاب تقديم هديتي «حيوانات أيامنا» لعادل، فإذا به يعرفه، يتصفحه بتأمل ودود، مستدعيا رؤاه عن عالم الحيوان، وإذا بها تتناغم تماما مع شغفي بهذا العالم، ومكثنا قرابة ساعتين نتبادل دهشتنا المعرفية والحية بهذا العالم، ومن ثم جاءت الخطوة الثالثة عندما دعاني عادل لرؤية آخر أعماله، وإذا بالحيوان حاضر فيها حضوراً جمالياً عجيباً غمرني بموجات متوالية من السحر الذي لم أعرف له تفسيراً حينها، فطلبت من عادل أن يمنحني مكرمة تأمل هذه الوحات مليا لأستعيد إحساسي بها، وهو ما حدث عندما أرسل لي «فلاشة» عليها صور عالية الجودة لهذه اللوحات عن هذه «الكائنات» السحرية في لوحاته، والتي لا أحب أبدا تسميتها حيوانات، لا في عالم الواقع، ولا في عالم الفن.

لست ناقدا فنيا، أؤكد، بل أكثر من ذلك، وبعد مطالعتي المتكررة للوحات، لم أود أبدا أن أكون ناقداً أو أفتش بعين نقدية في اللوحات، فقط كنت أترك نفسي ليغمر ني ذلك السحر، ما السحر؟ أعتقد أنه شعور بانخطاف جمالي، بتحير لذيذ، بإكبار منذهل، بكل هذا وبغير هذا مما احسه و لا أعرف كيف أسميه، إحساس ما يهديك الغبطة، وقد وجدت ذلك في تلك اللوحات، أذكر منها وأتذكر على وجه الخصوص، مجموعة الكائن ذكر الماعز المتأنق مع حبيبته وابنه ومع الوجود الذي تناغم مع أناقته فيؤكل الأحوال، ولوحة إبراهيم أصلان الذي يحط طائر البلشون على أصبعه المر هفة بخفة الروح بالغة العذوبة للفنان كما الطائر ، ولوحة الأحذية الموشاة برفيف فراش شديد الرهافة التشكيلية واللونية في سمائها، وتنطق بشجن يتجاوز التعبير باللغة ويؤكد على هامشية الكلمات ضمن طرق التواصل اللا محدودة في الكون وبين الكائنات، و هذه مجر د أمثله للوحات عديدة شغفتني شعور ياً، شعور بالسحر لا أحب تعسف العقل الواعي أو «الواعية» في فض أسر اره؛ لأن سحريته تكمن في نفاذها المباشر إلى «الخافية» أو اللا وعي، خاصة أن هذه اللوحات عن هذه الكائنات عند عادل السيوي أعتقد أنها مدينة في إبداعها أكثر ما تكون إلى حس الخافية، إلى ذلك «الإحساس» بالوجود والموجودات والكائنات أكثر من عمد الوعى يمقاييسها ومواصفاتها، ففيها مظهران واضحان تماما بالنسبة لي يشيران إلى ذلك السحر النابع من الخافية، أولهما الطفل الفنان داخل المبدع الكبير، وثانيهما مشهدية الأحلام، خاصة الأحلام الملونة، وبالأخص «الأحلام الرائقة . الملونة»، أي تلك الأحلام التي تأتينا ملونة، ونكون ونحن نعيشها مدركين – في

كنت في البداية أنظر الى الحيوان، مركزا انتباهي على مناطق غرابته: حجمه، لونه، نعومة الفراء اتساع الجناح شكل المنقار حراشف الجلد حركة الذيل، واتعجب من خرائط الروائح والأصوات التي ينسجها الحيوان في ذاكرته. ولكني انتقلت بعد ذلك الى محاولة لم تتجح ابدا، لفك لغز شخصيته ومشاعره الغامضة. ولدى فضول لا ينتهي لمعرفة ما يشعر به الثعبان وهو ينسلخ من جلده القديم، وكيف تكون العلاقة بالعالم دون أرض و لا هواء، والماء يغمر الجسد من كل جانب، كما تحيا الأسماك، ولازلت أراقب تحليق الطيور وتسلقها الهواء، واتساءل عن نوع المشاعر التي يمكن أن تتولد في رؤس هذه الكائنات الخفيفة التي تنظر الينا من علو شاهق. ونظرا لوعي بقلة حجمي وقصر قامتي، كنت دائما منتبها للنسب، فالكائنات العملاقة وتلك الصغيرة بالغة الصغر تثير مناطق خاصة في مشاعري، واغلبها مشاعر خوف وتوجس من المباغتة، لأنني أدرك استحالة التنبؤء بما سيفعله هذا الصغير جدا، كما أدرك قلة حيلتي امام بطش ذلك الكبير.

اهتم كثيرا بالفم، عندما أنظر الى الحيوان، وأتفهم لماذا تحسد الثديات الطيور، كما روى الجاحظ، لا على اجنحتها وريشها وانما على مناقيرها الطويلة اللاقطة. الفم فوهة النهم والقنص والالتهام، بوابة الجسدانية الكاملة، بالفم يعقر الحيوان ويفترس ويزأر ويغرز انيابه، إنه فم لا يضحك ولا يبتسم. بينما تكشف وجوهنا عن انسانيتها عند الابتسام، الابتسامة هي هديتنا البصرية للآخرين وللعالم. مع الفم يتباعد وجه الحيوان عن وجهنا، يظل بعيدا هناك، لأنه لا يعرف الضحك ولا الابتسام.

بدأت الاهتمام بالحيوان، عندما قرأت دعوة بول كلى لتلاميذه في الباهاوس لتأمل بنية الكائنات الحية نباتات كانت أو حيوانات، وكان الرجل يدفع طلاب الفن آنذاك للإستفادة من دراسة بنية الكائن الجسدية، كنموذج للتكوين، فبنية الكائنات تتنوع بلا نهاية، وتظل كل بنية مفردة غير قابلة للتكرار. وهذا ما نريده من العمل الفني تقريبا، التماسك والتفرد والإستقلال ، فاللوحة تتبدى بكاملها كما يتبدى الجسد في كل لحظة. خضت هذه التجربة في بداية الثمانينيات. وكنت أسعى آنذاك الى تطوير قدرتي على بناء المشهد، ولكن هذه السنين من تأمل الكائنات بوصفها عمارة حية قادتني الى عالم آخر، خارج الغرض الأصلى تماما، واكتشفت أنني مولع بالحيوان نفسه كفاعل وذات مكتملة.

لم أفكر أبدا في الحيوان بصفته جسدا لا يخرج من حدوده، ولا قي كونه تألق الحياة الأول الحر، ولا حتى في علاقته الوثيقة بالطبيعة، ولم أفكر ولو مرة واحدة في الحيوان بصفته معلما أو رمزا. بل وأكره تعميم الدلالات أصلا. الحيوان كان في الحقيقة يوسع فضولي تجاه السؤال الوحيد الذي يهمني، وهو الحياة نفسها. وكان هذا الفضول يتسع عندما يتقاطع حضور الحيوان مع التاريخ أو الثقافة أو التكنولوجيا، أي عندما يتورط مع ما صنعناه كبشر ومع أشياء حياتنا اليومية. ولا زلت عالقا بهذا الشغف، ولا استطيع أن أغمض عيني عندما أرى كلبا يطل برأسه من نافذة سيارة كي يتأمل العالم.

الجمع في الكائن الواحد بين الملامح والمشاعر الإنسانية وتلك الحيوانية كان أحد المسارات التي جذبتني بقوة كانت المشاهد تأتي وحدها. رجل بمشاعر ذئب، إمرأة بروح قطة أو ثعبان. رأس حيوان على جسم رجل. يبدو أنني كنت مأخوذا بتجسدات الالهة المصرية القديمة، حيث يتلاحم الانساني والحيواني معا، كما في خيالات الف ليلة وليلة أيضا حيث يتلبس الجن جسد إمرأة، او يتخذ الحيوان هيئة البشر. او يستولي عفريت ما على جسد الحمار.

الحيوان: هذا الكائن القريب البعيد، الذى لا يبتسم، قادر على إضحاكى دائما، يضحكنى عندما يبالغ فى الإعلان عن حضوره، ويضحكنى عندما يتطرف فى إنشغاله بنفسه، أنه الثابت المصر على ثباته بعناد، ولا يابه بالمتغيرات، والذى تتعارض دوافعه وأفعاله دائما مع طبيعة اللحظة او المكان، ولا ينشغل بذلك أبدا. وهكذا وبمنتهى التلقائية يتحول الحيوان أحيانا الى كوميديان لا مثيل له.

هذه التجربة التى امتدت سنوات طويلة فى حضرة الحيوان، حمتنى بالفعل من الدوران فى متاهات الوقائع المتلاحقة، ومن سرعة ظهور واختفاء وتبدل الوجوه، ومن التجاذب المهلك وتبديل المواقف، ومن موجات الحماس واليأس المتعاقبة، التى دهمت بلادنا فى السنوات الأخيرة. فكل الشكر والمحبة وكل التقدير لهذه الصحبة القديمة الرائعة.

**v** 

## في حضرة الحيوان

شهادة الفنان عادل السيوي

مسافة كبيرة تفصل بين ما أفكر فيه وما يتشكل بالفعل على سطح اللوحة. هوة يصعب تجاوزها، ربما تكون هناك صلات عميقة حقا، ولكننى لم أفلح أبدا في إدراكها، ولذا توقفت عن محاولة تتبع الخطوات، وانتهيت إلى قناعة مريحة وهي أن اللوحة تتشكل وفقا لسرها الداخلي، وتظل محتفظة به كامنا خلف كل ما يظهر، حتى وإن تبدى للعين بسيطا ومألوفا. سأحاول هنا أن أتوقف عند ما أعرفه ببداية من الفارق. وأقصد الفاصل الممتد بيننا كبشر والكائنات الأخرى، والذي يتسع أحيانا بحيث تكاد الصلة تختفي تماما، ولا يبقى من مشترك يضمنا سوى الحياة وحدها، ويضيق أحيانا اخرى فيصبح الكائن الذي أتأمله نسخة أخرى منى تقريبا، وربما أطمع في أن يفهم كلامي أيضا. هذا الاقتراب المحير، والابتعاد الكامل في آن، لم يتوقف عن إثارة دهشتي.

يكررالقرد المعاصر خبرات أول قرد تخلق منذ ملايين السنين. لا خيار أمامه سوى أن يعيد تجربة أسلافه، مهما تبدلت الأحوال، أى ان يصبح فقط قردا مثلهم. هذه الطاقة الداخلية العنيدة التى قطعت تاريخا يصعب تخيله، كى تبقى وتواصل تكرار نفسها. تشع في كامل حضور الحيوان. أُدرك أننى أحمل أيضا في عمق جسدى وغرائزى ،ذلك الكائن الأول، الذى بلا تاريخ تقريبا، وأن هناك ما يجمعنا بقوة. ربما تكون الطفولة هى نقطة البدء، فالاطفال يبدأون يالنظر الى العالم قبل الكلام، واعتقد أن هذه النظرة الطفلة السابقة على اختراق الكلمات والأفكار لأجسادنا وعقولنا، لا تضيع بالكامل. وعندما نتخلص من تقل العقل نعود الى تلك الحالة الأولى، ويمكن أن نلمح ذلك فى اشتعال الرغبات، وفى غفلة المحبين وفى تفجر الغضب أيضا . غياب الكلمات يجعل الحيوان بصريا رغم قوة حضوره ككتلة، ورغم الرائحة والصوت والملمس، يظل بصريا او لنقل مشهديا، وهذا هو ما يعيدنى كثيرا الى الطفولة، وكأن العين تفتح الباب لتستيقظ الحواس كلها.

يقول جاكومتى أننا عندما ننظر الى وجه كائن ما, فإننا ننظر دوما إلى العينين، فلو نظرت الى قطة، ستجد انها بدورها تنظر إلى عينك, وحتى عندما ننظر إلى رجل كفيف، فإننا نركز نظرتنا إلى حيث تكمن عيناه، وكأننا تشعر بالعينين المتواريتين وراء الجفون. منزلة العين الرفيعة تجعلها تبدو وكأنه خلقت من مادة أخرى من دون باقي أعضاء الوجه. يبدو أن النظر وسيلتنا الطفولية للفهم، هي ما يجمعنا بالحيوان بجدارة. النظرة هي إذن موقع الاقتراب الكبير. وفيها يطل خليط من التعب والرضا في وجه الحمار، ونلمح ذعر الفأر، والحيادية المخادعة للأسماك، وبرودة الثعبان. وفضول القرد. وحكمة الأفيال. النظرة أهم في اعتقادي من كل المشتركات اخرى مثل الدب فوق الأرض واللعب والانجذاب الحسي

الحيوان في هذه الأعمال بوصفه رمزا أو مجازا، وانما كظهور وحضور مضىء يصعب اختراقه، أو التنبوء بما ينطوى عليه. حضور يصعب اختصاره او أسره داخل معنى أو دلالة بعينها، وانما يظل ملفوفا بهالة ملكية ، كما يشير العنوان الذي أختاره الفنان للمعرض ،» في حضرة الحيوان»، تلك العبارة المستخدمة رسميا للإعلان عن حضور شخصية هامة او كيان جليل .

غواية التداخل بين الكائنات وتحو لاتها حاضرة أيضا بقوة بين الأعمال، وتثير هواجس وشكوكا متكررة حول طبيعة الأشكال التي تتجسد في كلا الإتجاهين: تلك الحيوانات المؤنسنة التي تشارك بأدوارها في الكوميديا التي يخرجها السيوى، كمقابل مضاد لذلك الظهور الانساني الذي اكتسى بملامح الحيوان، أو تلك الكائنات التي غيرت ملامح اجسادها كلية بفعل سحر ما ، كما في الحكايات والأساطير الشعبية المصرية، وفي حكايات عيسوب ولا فونتين ، ولكن يبدو في أغلب الأعمال أن العلاقة بين الحيوان والانسان هي نفسها التي تظل مبهمة و محتفظة بكامل سرها ، ومفتوحة لكافة التفسيرات، كما في منطق الأحلام .

ينسج السيوى شبكة مرهفة من الاستعارات والإقتباسات، يستدعيها من الأدب، ومن السينما ومن تاريخ الفن، تتجسد احيانا على نحو مباشر كما هو الحال في مجموعة الإهداءات، التي يستدعى من خلالها حيوانات مصورين مشهورين، والتي تكون احيانا ثرية بمرجعيتها البصرية وتارة اخرى يعود الى أعمال أقل ذيوعا ويعيد صياغة هذه الحيوانات من داخل تجربته، وكأنه يهبها فرصة لأن تعاود الظهور بيننا الآن.

التمكن المدهش من توليف تقنيات تصويرية تخصه، والذى ينصهر مع يقينه وثقته فى قدرة اللوحة دائما على اكتشاف عوالم جديدة، من داخل ذاتها وبأدوات تخصها ، وفى ضرورة أن تعثر اللوحة بذلك على طاقتها السردية. يصل هنا بالفنان الى تلك المنطقة من الاتزان الحرج، ويقدم لنا من خلاله هذه المجموعة من الأعمال المفعمة بالحسية والمفاهيمية المضيئة معا ، كما لو كانت بيانا بذاتها عن التصوير المعاصر.

ستيفانيا أنجارانو: تدير جاليرى مشربية للفن المعاصر منذ ٢٦ عاما، عضو مؤسس لجمعية "بعد البحر" للتتمية الثقافية، التي تمارس نشاطها بالقاهرة منذ ٢٠٠٨، قامت بإعداد وتتسيق عدة عروض جماعية من بينها: نوبار ٢٠٠٤. حديقة الأزهر تلتقى بالفن المعاصر ٢٠٠٥. حضور لا مرئي:نظرة الى الجسد في الفن المصرى المعاصر ٢٠٠٩، من المهمل الى الثمين: مشروع يجمع بين الفن العام وإعادة تدوير المخلفات.

## تقديــم

استيفانيا أنجرانو

يتزامن اصدار هذا الكتاب مع افتتاح معرض عادل السيوى « في حضرة الحيوان» الذي يحتشد بعدد وافر من الأعمال، مما يجعله يتجاوز حدود المعرض، وذلك بعد انتخاب أكثر الأعمال دلالة على التجربة من بين أعمال اخرى كثيرة، ما بين لوحات رسمت على القماش الى رسومات على الورق وأعمال تجميعية وطبعات مفردة. هذا الفيض هو محصلة ستة أعوام من تأمل متواصل ومن عمل مكثف على حضور الحيوان وطبيعته وعلى غموض علاقته بنا كبشر.

كان الحيوان حاضرا في أعمال السيوي منذ معرضه الأول في مطلع الثمانينات، وطوال رحلته في التشكيل. حيث كان يتبدى كحضور مفرد مرة هنا ومرة هناك. كانت الكائنات التي يستدعيها آنذاك، صامتة ومتعالية وكانها انتزعت من عالم الأحلام: قطط وكلاب وطيور وزواحف. تظهر بصحبة البشر في مسيرتهم الوجودية، كما لو كانوا حراسا على أماكن، وأمناء على أسرار، أو ككائنات نجت من تصاوير أيقونية قديمة، وقد انتزعت من سياقها. في السنوات الست الماضية حول الفنان ولعه القديم بالحيوان الي مشروع ممند للتأمل وللعمل بشكل منهجي. فقطع مرحلة أولية طويلة أنجز خلالها العديد من الرسومات والدراسات على الورق، كانت هذه الدراسات تسعى في الأساس الي الإمساك بالملامح والأبعاد الجسدية للحيوان. ولكنها لم تكن معنية بالبنية المادية للحيوان وحدها، ولا بمحاكاة حضوره الواقعي، ولا بالرصد العلمي الدقيق لتقاصيله الجسدية، فقد انجنب الفنان بدرجة أكبر الى عناصر اللون والملمس والحركة والنظرة والسلوك الجسدي، في محاولة منه للنفاذ الى « الشخصية»، الى الذات الكامنة خلف التبدى الجسدى البازخ للحيوان الذي اختاره.

قطع السيوى رحلة من الرسومات بالحبر الشينى ، يتبدى اللون فيها عند حضوره كخلفية ثرية دافئة ،تندغم الخطوط داخلها وكأنها ملفوفة داخل شرنقة . ولكنه سرعان ما انتقل الى اللوحات كبيرة المساحة والتى يفصح اللون من خلالها عن ذاته بقوة، لوحات تملك ضوءا داخليا يخطف البصر ، وكأنه إعلان بشارة. وهكذا أصبحت كل لوحة حكاية مكتملة ومستقلة . تخلى الفنان بعد ذلك عن تلك الرؤية المتفحصة للكائنات، حيث يكون الحيوان مجرد موضوعا للتامل ، بدأ السيوى يحول العالم فى اللوحات كبيرة المساحة الى مسرح للحياة، يتساكن فيه الحيوان مع الانسان بلا تمييز تراتبى ، يتشاركان كابطال: لم تعد النظرة هنا نظرة الانسان الى الحيوان، وانما النظرة التى يمكن أن يتبادلها كائنان متساويان، ندان . أو تلك النظرة الغامضة التى تصوب الى من يقف خارج اللوحة . لا يتبدى

# عادل السيوي

فى حضرة الحيوان

صدر هذا الكتاب بالتزامن مع معرض:

"في حضرة الحيوان" للفنان عادل السيوي من ٢٧ أبريل حتى ٣١ مايو ٢٠١٧

المنسق: استيفانيا أنجرانو إشراف: قاعة مشربية للفن المعاصر www.mashrabiagallery.com



تصميم الكتاب: نشوى عبدالفتاح تصوير: فوزي مصرللي النصوص: محمد المخزنجي، عادل السيوي، واستيفانيا أنجرانو النرجمة: الصفحات ١٨، ٩٤، ١٣٦، ١٩٤، ٢٣٢، ٢٣٢، رافاييل كوهين الصفحات ٥، ٧، ١١، فيكتوريا كورناكيا، الصفحات ٨، ٢٢١، ٢٤٧، عادل السيوي مراجعة لغوية: محمد عامر

شكر خاص للفنان بيشوى نبيل، ولخبير الطباعة لوكا برتولي



جمیع الحقوق محفوظة **لدار نشر بعد البحر** ۸ شارع شامبلیون، التحریر، القاهرة، مصر. تلیفون: ۲۵۷۸٤۶۹۶ www.bebaeditions.com

الطبعة الأولى، ٢٠١٧ طبعة ثنائية اللغة

رقم الإيداع: ٩٣١٧ / ٢٠١٧





